

ڈبی کے  
فہرست نہیں

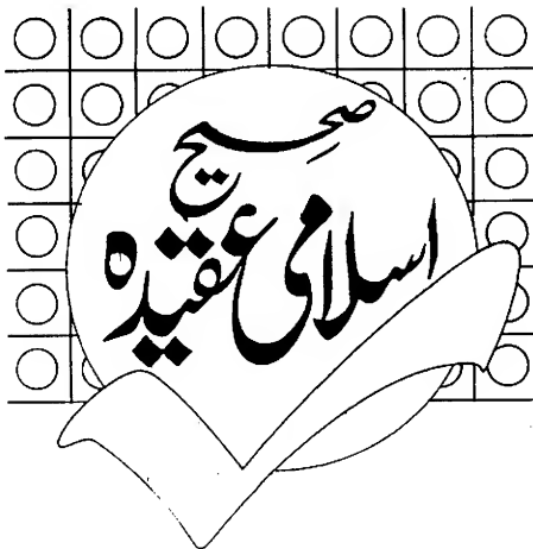
# صَحْدَاج اسلامی حُقْریہ

سماحة الشیخ العلامۃ

عبدالعزیز بن عبدالله بن باز  
رحمہ اللہ

یہ کتاب ایک فاعل خبر کے تعاون سے چھپا و لے

هدیہ کوہلے  
فیمہ نہیر



الشیخ عبد العزیز بن عبد الله بن باز

## عرض ناشر

سماحتہ اشیخ عبدالعزیز بن عبداللہ بن باز حفظہ اللہ کی تمام تر تالیفات اللہ تعالیٰ کی وحدانیت اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت مبارکہ کی قرآنی تصریحات اور توضیحات احادیث کے ساتھ آئینہ داری کرتی ہیں۔ ان کی زیر نظر تالیف، "العقیدۃ الصحیحہ و ما یضادہ" عربی زبان میں قرآن و سنت کے دلائل و براہین کی مطابقت اور عقیدہ توحید ربیانی کی وضاحت پر ایک ایسا گنج گراں مایہ ہے جو ہر مسلمان کے لیے تو شہ آخرت اور ایمان و عمل کی اصلاح کا ضامن ہے۔

اس کتاب کی اسی افادیت کو پیش نظر رکھتے ہوئے اسے اردو میں منتقل کیا گیا ہے تاکہ اردو دان طبقہ نہ صرف ان کی خصوصیات سے آگاہ ہو سکے بلکہ اس کے مطالعے سے ان غیر شرعی عقائد کی زد سے بھی اپنے آپ کو بچا سکے، جن کے باعث کمہ طبیبہ پر ایمان رکھنے والے مسلمان بھی صحیح اسلامی عقیدے سے ناداقیت کی بنا پر دانستہ یا نادانستہ گمراہی کی جانب چلے جاتے ہیں۔

ہمارے ادارے کی تمام تر نشر و اشاعت کا مقصد یہی ہے کہ ہم اپنے وسائل اور ہمت کے مطابق زیادہ سے زیادہ خدمتِ اسلام کا کام کریں

اور گم کردہ راہوں کے لیے اسلام کے صحیح اصولوں اور درست عقائد کے ساتھ ان کی تعلیم کا فریضہ انجام دے سکیں۔ آج کی ملت اسلامیہ پر تہذیبِ غیر اور تعلیمِ مغرب کے اثراتِ بد کچھ اس انداز سے مرتب ہو رہے ہیں کہ ہمارا مجموعی اسلامی مزاجِ مُخ ہوتا جا رہا ہے اور ہمارے عقیدہ و عمل میں دراٹیں پڑتی جا رہی ہیں۔ ہمارے اسلاف نے جو میراث ہمارے لیے چھوڑی تھی، وہ ہم قرآن و سنت کی تعلیمات سے نافہی کی وجہ سے فراموش کرتے جا رہے ہیں، اور بت شکنی کے بجائے تہذیبِ حاضر کے نئے نئے صنم تراشنے میں فخر محسوس کرتے ہیں۔ اگرچہ یہ بات اپنی جگہ کسی حد تک ایک حقیقت رکھتی ہے کہ دورِ حاضر کی تعلیم وقت کی ایک اہم ضرورت ہے اور ہم تک پہنچنے والی تعلیم ہمیں اس دور کی مجموعی ضروریات کا احساس دلاتی ہے جس سے ہم اقوامِ غیر کے دوش بدوش چلنے میں کامیاب ہو جاتے ہیں لیکن۔

گھر میں پرویز کے شیریں تو ہوئی جلوہ نما

لیکے آئی ہے مگر تیشہ فرباد بھی ساتھ

چنانچہ جدید تعلیم نے اپنی افادی حیثیت کے ساتھ ساتھ بے راہ روی اور غیر اخلاقی اقدار کو بھی جنم دیا ہے۔ خصوصاً ہندوانہ عقائد اور ان کے دیوالائی اثرات نے عقیدہ و عمل کو بری طرح مُس کیا ہے۔

ہم خدا پرستی کے بجائے خدا نافرماوٹی کے طریق عمل پر گامزن ہیں۔  
ہم کتاب و سنت پر ایمان رکھتے ہوئے بھی کتاب و سنت کی اصل  
تعلیمات سے ناشناس ہیں۔

کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اصل تعلیمات اللہ جل جلالہ کی توحید کے اقرار پر مبنی ہیں اور حق یہ ہے کہ ہم اس سے ایک قدم بھی آگے پچھے نہیں ہٹ سکتے۔ جس نے توحید کی ابدیت اور رسالت کی حقیقت کو جان لیا، اس نے دین کا صحیح راست اختیار کیا اور جو اس سے بے بہرہ رہا، وہ دنیا و آخرت میں ذلیل و خوار ہوا۔ یہی اصل ایمان اور یہی اصل دین ہے۔ ہماری ساری طاقتیں، ہماری سب توانائیاں اس عقیدے کے بغیر بے روح ہیں۔ آئیں! ہم اپنی روح کو توانا کرنے کے لیے کتاب و سنت کے راستے پر گامزن ہو جائیں تاکہ دنیا و آخرت ہماری فلاح و کامرانی کی خامن ہو۔ آمین!

خادم کتاب و سنت  
عبدالملک بجادہ (مدیر مسئول)

بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله وحده والصلوة والسلام على من لا نبي بعده  
وعلى آله وصحبه

ملت اسلامیہ کی بنیاد دین اسلام کو صحیح عقیدے کے ساتھ اختیار کرنا ہے۔ لہذا آج میری عرضداشت کا مقصد بھی یہی ہے۔ جو بات کتاب و سنت کے دلائل و براہین سے واضح اور مسلم ہے، وہ یہ ہے کہ انسان کے وہ اقوال و افعال بارگاہ الہی میں مقبول ہوں گے جس کی اساس صحیح عقیدے پر رکھی گئی ہو۔ صحیح عقیدے کے بغیر ہر عمل بیکار ہے اور اللہ کے ہاں اس کا کوئی درجہ نہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

وَمَنْ يَكُفُرُ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبَطَ عَمَلَهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَيْرِينَ ⑤

اور جو کسی نے ایمان کی روشن پر چلنے سے انکار کیا تو اس کا سارا کارنامہ زندگی ضائع ہو جائیگا اور وہ آخرت میں دلوالیہ ہو گا۔ وَلَقَدْ أُرْجِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لِئِنْ آشَرَكْتَ لِيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْخَيْرِينَ ⑥ تمہاری طرف اور تم سے پہلے گزرے ہوئے تمام انبیاء کی جانب یہ وہی بھیجی جا چکی ہے کہ اگر تم نے شرک کیا تو تمہارا عمل ضائع ہو جائے گا اور تم خسارے میں رہو گے۔

قرآن حکیم کی بہت زیادہ آئینتیں اس مفہوم کی ترجمانی کرتی ہیں۔  
اللہ تعالیٰ کی کتاب مبین، اور سنت رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم  
سے جس صحیح عقیدے کے خدو خال واضح ہوتے ہیں، وہ اجمالی طور  
پر یہ ہیں۔ اللہ تعالیٰ پر ایمان۔ اس کے فرشتوں، اسکی کتابوں، اس  
کے رسولوں اور روز آخرت پر اور اس بات پر ایمان کہ اچھی بری  
قدیر اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے۔ ان چھ ارکان پر صحیح عقیدے کی  
اساس ہے جس کے استحکام کے لیے اللہ کی کتاب نازل ہوئی ہے اور  
اسی کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول حضرت محمد صلی اللہ علیہ  
وسلم کو مبعوث فرمایا۔

اللہ اور اس کے رسول نے جن پوشیدہ امور کی خبر دی ہے اور  
جن پر ایمان لانا ہر مسلمان کے لیے ضروری ہے سب کی سب انہی  
چھ بنیادی ارکان کی تفسیر و ترجمانی ہے جو کتاب و سنت کے ذریعے کی  
گئی :- ارشاد باری تعالیٰ ہے:-

لَيْسَ الْبَرَّ أَنْ تُولِّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبَرَّ مَنْ أَمَنَ بِإِلَهِهِ  
وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلِكَةِ وَالْكَتِيبِ وَالثَّمِينَ

نیکی یہ نہیں ہے کہ تم نے اپنے چہرے مشرق کی طرف کر لیے،  
یا مغرب کی طرف، بلکہ نیکی یہ ہے کہ آدمی اللہ کو اور یوم آخر اور  
ملائکہ کو اور اللہ کی نازل کی ہوئی کتاب اور اس کے پیغمبروں کو دل

سے مانے۔

أَمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ مُكْلِفُوْنَ أَمَنَ يَأْتِهِ وَمَلِكُكَتِهِ  
وَكُنْتِهِ وَرَسُولُهُ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِيْمَنْ رَسُولِهِ

رسول اس ہدایت پر ایمان لایا ہے جو اس کے رب کی طرف سے اس پر نازل ہوتی ہے اور جو لوگ اس رسول کے ماتے والے ہیں انہوں نے بھی اس ہدایت کو دل سے سلیم کر دیا ہے۔ یہ سب اللہ اور اس کے فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں کو مانتے ہیں اور ان کا قول یہ ہے کہ ”اَنَّمَا اللَّهُ كَرِيمٌ فَمَا يُنَزِّلُ إِلَيْهِ مِنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ هُوَ الْأَعْلَى“ اس کے دوسرے سے الگ نہیں کرتے۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا شَوَّهُوا رَسُولَهُ وَالْكِتَابَ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي  
أَنْزَلْنَا مِنْ قَبْلِهِ وَمَنْ يُكْفِرُ بِاللَّهِ وَمَلِكِكَتِهِ وَكُنْتِهِ وَرَسُولِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا  
بَعْدَ إِذْنِنَا

اے لوگو جو ایمان لاتے ہو۔ ایمان لاو اللہ پر اور اس کے رسول پر اور اس کی کتاب پر جو اللہ نے اپنے رسول پر نازل کی ہے اور اس کتاب پر جو اس سے پہلے وہ نازل کرچکا ہے۔ جس نے اللہ اور اس کے ملائکہ اور اس کی کتابوں اور اس کے رسولوں اور روز آخرت سے کفر کی، ا وہ گمراہی میں بھٹک کر بست دور نکل گیا۔

إِنَّمَا تَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ فِي كِتَابٍ  
إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ

کیا تم نہیں جانتے کہ آسمان و زمین کی ہر چیز اللہ کے علم میں ہے؟ سب کچھ ایک کتاب میں درج ہے۔ اللہ کے لیے یہ کچھ مشکل نہیں۔

ان اصولوں کی دلیل میں صحیح حدیثیں بھی کثرت سے وارد ہوتی ہیں۔ مثلاً وہ مشہور حدیث جس کو امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی جامع صحیح میں امیر المؤمنین حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے کہ حضرت جبریل علیہ السلام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ایمان کے متعلق دریافت کیا۔ تو آپ نے فرمایا کہ ”ایمان یہ ہے کہ تم ایمان لاو اللہ پر، اس کے فرشتوں پر، اس کی کتابوں، اس کے رسولوں اور یوم آخرت پر، اور اس بات پر کہ اچھی بڑی تقدیر اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے“ یہ حدیث امام بخاری و امام مسلم نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بھی روایت کی ہے۔ ایک مسلمان کے لیے اللہ تعالیٰ کے حق میں، آخرت کے متعلق اور اس کے علاوہ غیب سے متعلق تمام ان عقائد پر ایمان رکھنا ضروری ہے جن کی تائید کتاب و سنت سے ہوتی ہے۔

اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے کا مطلب یہ ہے کہ ہم اس بات پر ایمان رکھیں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی موجود برحق اور عبادت کا مستحق نہیں ہے۔ اس لئے کہ اللہ تعالیٰ بندوں کا خالق، ان کا محسن،

ان کو رزق عطا کرنے والا، ان کے ظاہر و باطن سے واقف اور اپنے فرمانبرداروں کو جزائے خیر اور نافرانوں کو سزا دینے پر قادر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جن اور انسانوں کو عبادت کے لیے پیدا فرمایا ہے اور ان کو اس پر کاربند رہنے کا حکم دیا ہے۔

چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:- **وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةِ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ** ﴿۱۷﴾  
**مِنْهُمْ مَنْ يَرْتَاقِ وَمَا أَرْبَدْتُ أَنَّ يُظْعَمُونِ** ﴿۱۸﴾ **إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزِيقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتَّعِينُ** ﴿۱۹﴾

میں نے جوں اور انسانوں کو اس کے سوا کسی کام کے لیے پیدا نہیں کیا کہ وہ میری بندگی کریں۔ میں ان سے کوئی رزق نہیں چاہتا اور نہ میں یہ چاہتا ہوں کہ وہ مجھے کھلانگیں۔ اللہ تو خود ہی رازق ہے بڑی قوت والا اور زردست ہے۔

اے لوگو! بندگی اختیار کرو اپنے اس رب کی جو تمہارا اور تم سے پہلے جو لوگ گزر چکے ہیں، ان سب کا خالق ہے۔ تمہارے پچنے کی یہی صورت ہو سکتی ہے۔ وہی تو ہے جس نے تمہارے لئے زمین کا فرش بھایا۔ آسمان کی چھست بنائی، اوپر سے پانی برسایا اور اس کے ذریعہ سے ہر طرح کی پیداوار نکال کر تمہارے لیے رزق بھم پھیایا۔

پس جب تم کی یہ جانتے ہو تو دوسروں کو اللہ کا مد مقابل نہ لھڑاؤ۔  
 چنانچہ تعلیم و تبلیغ اور اس کی منافی چیزوں سے ڈرانے کے لیے اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول بھیجے اور کتابیں نازل فرمائیں۔

جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:- وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا إِنَّ  
اَغْبُدُوا إِلَهَهُ وَلَجْتَبُنُوا إِلَطَّاغُوتَ فَيَنْهُمْ مَنْ هَدَى اللَّهُ

ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیج دیا اور اس کے ذریعہ سے سب کو خبردار کر دیا کہ اللہ کی بندگی کرو اور طاغوت کی بندگی سے بچو اور سورہ انبياء میں فرمایا:-

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِنَّ إِلَيْهِ أَنَّهُ لِإِلَهٍ إِلَّا إِنَّا فَاعْبُدُونَ<sup>(۱)</sup>

ہم نے تم سے پہلے جو بھی رسول بھیجا ہے اس کو یہی وحی بھیجی کہ میرے سوا کوئی خدا نہیں ہے پس تم لوگ میری ہی بندگی کرو اور سورہ ہود میں فرمایا:-

كَيْفَ يُخَيِّلُ الَّذِي لَا تَعْبُدُ فَاللَّهُ إِلَهُ إِنَّمَا يَعْبُدُ مَنْ يَرِيدُ وَيَشِيرُ<sup>(۲)</sup>

جس کی آئیں پختہ اور مفصل ارشاد ہوئی ہیں ایک دانا اور باخبر ہستی کی طرف سے کہ تم بندگی نہ کرو مگر صرف اللہ کی۔ میں اس کی طرف سے تم کو خبردار کرنے والا بھی ہوں اور بشارت دینے والا بھی۔ اس عبادت کی حقیقت یہ ہے کہ عبودیت کی تمام رسموں، جن کے ذریعہ سے لوگ عبادت کرتے آرہے ہیں مثلاً دعا، خوف، امید، نماز، روزہ، قربانی، نذر وغیرہ کو کمال محبت و سر اگنندگی اور خوف و امید کے جذبہ کے ساتھ اللہ کے لئے خاص کر دیا جائے۔ قرآن مجید کا بیشتر حصہ اسی بنیادی عقیدہ کی وضاحت میں نازل ہوا ہے۔ مثال

کے طور پر اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان مبارک ملاحظہ ہو :-

فَاعْمُدُوا لِلّهِ مُخْلِصِينَ الَّذِينَ أَكَلُوكُهُ الَّذِينَ الْمُخَالِصُونَ

لہذا تم اللہ ہی کی بندگی کرو، دین کو اسی کے لئے خاص کرتے ہوئے۔

خبردار! دین خالص اللہ کا حق ہے۔

اور اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد:- وَقَضَى رَبُّكَ لِلَّاتِيَةُ

تیرے رب نے فیصلہ کر دیا ہے کہ تم لوگ کسی کی عبادت نہ کرو

مگر صرف اس کی۔

اور یہ آیت کریمہ:-

فَادْعُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَا تُكَوِّنُ كَذَالِكَفَارُونَ ⑤

اللہ ہی کو پکارو، اپنے دین کو اس کے لئے خالص کر کے۔ خواہ

تمہارا سیسی فعل کافروں کو کتنا ہی ناگوار ہو۔

اور یہیں میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ، نبی

کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "اللہ تعالیٰ کا بندوں پر یہ حق ہے

کہ وہ صرف اسی کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ لٹھرایں

نیز ایمان باللہ میں یہ داخل ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر

جو کچھ واجب اور فرض قرار دیا ہے۔ یعنی اسلام کے پانچ ظاہری اركان۔

ان پر بھی ایمان لایا جائے۔ چنانچہ وہ یہ ہیں:-

کلمہ شہادت یعنی، اس بات کا اقرار کہ اللہ کے سوا کوئی معبدوں

نہیں، اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں۔ اور نماز قائم کرنا، زکوٰہ ادا کرنا، رمضان کے روزے رکھنا اور صاحب استقطاعت کے لئے بیت اللہ کا حج کرنا۔ ان کے علاوہ دوسرے فرائض جو شریعت مطہرہ میں ثابت ہیں، ان سب پر ایمان لانا ضروری ہے۔ ان سارے اركان میں سب سے اہم اور عظیم رکن اس بات کی گواہی دینا ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبد نہیں اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں۔

لا الہ الا اللہ کے اقرار کا لازمی تقاضا یہ ہے کہ عبادت کو صرف اللہ تعالیٰ کے لئے خاص کر دیا جائے اور اس کے علاوہ کسی اور کسی عبادت نہ کی جائے۔ یہی معنی ہیں لا الہ الا اللہ کے۔ کیوں کہ لا الہ الا اللہ کا مطلب ہی یہ ہے کہ اللہ کے سوا کوئی معبد برحق نہیں۔ لہذا اللہ کے سوا جس کی بھی عبادت کی جائیگی خواہ وہ انسان ہو یا فرشتہ، جن ہو یا کچھ اور، باطل قرار قرار پائے گی کہ معبد برحق بس اللہ تعالیٰ کی ذات پاک ہے۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:-

ذَلِكَ يَأْنَتِ اللَّهُ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ

یہ اس لئے کہ اللہ ہی حق ہے اور وہ سب باطل ہیں جنہیں اللہ کو چھوڑ کر یہ لوگ پکارتے ہیں۔

اس سے پلے یہ بیان کیا جا چکا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن اور انسانوں کو اپنی عبادت کے عظیم مقصد کے لئے پیدا کیا ہے اور اسی کے لئے اپنے رسول بھیجیے، اور کتابیں نازل کیں۔ لہذا خوب غور کر کے اس حقیقت کو اچھی طرح سمجھ لینا چاہیے تاکہ واضح ہو جائے کہ اس اہم ترین اس اس دین کے بارے میں کس طرح آج اکثر مسلمان انتہائی خطرناک حد تک جہالت کا شکار ہو چکے ہیں۔ یہاں تک کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی عبادت میں دوسروں کو شریک لھٹرا لیا اور اس کے مخصوص حقوق میں غیر اللہ کو شامل کر دیا۔

فَاللَّهُ الْمُسْتَعْنَ!

ہماری ایمانی صفات میں سے ایک صفت یہ بھی ہے کہ ہم اللہ تعالیٰ کو اس کائنات کا خالق اور مدیر سمجھیں، جیسا کہ وہ ہے اور اپنے علم و قدرت کی بنیاد پر جس طرح چاہتا ہے خود سارے معاملات کا انظام فرماتا ہے، دنیا و آخرت اور سارے جانوں کا مالک ہے، اس کے علاوہ کوئی خالق اور پروردگار نہیں ہے، اس نے اپنے بندوں کو دنیا و آخرت کی اصلاح اور نجات و کامرانی کی راہ دکھانے کے لئے اپنے رسول بھیجے اور کتابیں نازل کیں۔ ان ساری باتوں میں اللہ کا کوئی شریک نہیں۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

أَللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَ كَفِيلٌ<sup>④</sup>

اللہ ہر چیز کا خالق اور وہی ہر چیز پر نگہبان ہے۔

نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْوَى عَلَى الْعَرْشِ<sup>۱</sup>  
يُعِيشُ إِلَيْهِ النَّهَارُ يَطْلُبُهُ حَيْثُ شَاءَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرُ وَالنَّجْمُ وَمَسْخَرُتِ<sup>۲</sup> يَأْمُرُهُ الْأَلَّاهُ  
الْحَقِيقُ وَالْأَمْرُ تَبَرَّكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ<sup>۳</sup>

درحقیقت تمہارا رب اللہ ہی ہے جس نے آسمان اور زمین کو چھ دنوں میں پیدا کیا پھر اپنے عرش پر جلوہ فرما ہوا۔ جو رات کو دن پر ڈھانپ دیتا ہے اور پھر دن رات کے لئے پیچھے دوڑا چلا آتا ہے۔ جس نے سورج اور چاند اور تارے پیدا کئے سب اس کے فرمان کے تابع ہیں۔ خبردار ہو! اسی کی خلق ہے اور اسی کا امر ہے۔ بڑا باہر کرت ہے اللہ سارے جہانوں کا مالک و پروردگار۔

ایمان باللہ کے مفہوم میں یہ بھی شامل ہے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام اسمائے حسنی اور اعلیٰ صفات جن کا قرآن پاک میں ذکر آیا ہے، اور وہ رسول امین صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہیں، ان سب پر رد و بدل یا ان کی کیفیت کا تعین یا ان کو کسی اور چیز سے مشابہ قرار دینے کے بغیر ایمان لایا جائے۔ ہم پر واجب ہے کہ ان صفات پر اسی طرح ایمان لاکیں جس طرح یہ وارد ہوئی ہیں۔ یہ صفات جن عظیم اور اعلیٰ معانی پر دلالت کرتی ہیں، ان پر ایمان لایا جائے۔

اس لئے کہ وہ اللہ کی صفات ہیں۔ ہم پر لازم ہے کہ ان صفات سے اللہ تعالیٰ کو متصف بھیں، جس طرح وہ اس کی ذات پاک کے لئے موزوں اور اس کے شایان شان ہیں۔ اور اس کی مخلوقات کی کسی صفت سے مشابہ نہ ہوں۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ<sup>۱۰</sup>

کائنات کی کوئی چیز اس کے مشابہ نہیں۔ اور وہ سب کچھ سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔

ایک اور جگہ فرمایا:-

فَلَا نَضِيرُ بِعُوَالَةِ الْأَمْثَالِ إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ<sup>۱۱</sup>

پس اللہ کے لئے مثالیں نہ گھترو، اللہ جانتا ہے، تم نہیں جانتے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کرام اور دین حق کی اتباع میں ان کے نقش قدم پر چلنے والے حضرات تابعین کا یہی عقیدہ رہا ہے۔ جیسا کہ امام ابوالحسن اشعری رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب "المقالات عن اصحاب الحديث و اہل السنة" میں بیان کیا ہے۔ ان کے علاوہ دوسرے اہل علم و حضرات نے بھی لکھا ہے۔ امام او زاعی فرماتے ہیں کہ امام زہری "اور مکحول" سے اللہ تعالیٰ کی صفات کے متعلق وارد ہونے والی آیتوں کے بارے میں دریافت کیا، تو انہوں نے کہا۔ ان آیات کو، جس طرح وہ نازل ہوئی ہیں، اسی طرح رہنے دو۔ ولید

ابن مسلم کہتے ہیں کہ امام مالک اور امام اوزاعیؓ لیث ابن سعد، سفیان ثوری رحمہم اللہ سے اللہ تعالیٰ کی صفات سے متعلق وارد نصوص شرعیہ کے بارے میں دریافت کیا گیا۔ تو ان سب نے جواب دیا کہ ان کو کیفیت و کہہ جاتے کے بغیر اس طرح تسلیم کرلو جس طرح یہ وارد ہوئی ہیں۔ امام اوزاعیؓ فرماتے ہیں کہ ”جب ہمارے درمیان تابعین کی ایک بڑی تعداد موجود تھی، ہم کما کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ عرش پر ہے۔ نیز صفات الہی کے متعلق وارد احادیث پر بھی ہم ایمان رکھتے تھے۔ جب امام مالکؓ کے شیخ حضرت ریبعہ ابن ابی عبد الرحمن سے ”استواء“ کے متعلق پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا کہ ”زبان میں استواء کوئی غیر معروف چیز نہیں۔ مگر اس کی کیفیت کا تعین کرنا عقل کی دسترس سے باہر ہے۔ البتہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ ایک پیغام ہے جو رسول کے لیے اس کو اچھی طرح پہنچا دینا واجب، اور ہمارے لئے اس کی تصدیق کرنا لازم ہے۔ اسی طرح جب امام مالکؓ سے اس کے متعلق دریافت کیا گیا۔ تو انہوں نے فرمایا ”استواء معلوم ہے مگر اس کی کیفیت مجمل ہے۔ اس پر ایمان لانا واجب ہے اور اس کے متعلق سوال کرنا بدعت ہے۔“ پھر آپ نے سائل کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا۔ میرا خیال ہے کہ تم شرپسند آدمی ہو۔ یہ کہتے ہوئے اسے مجلس سے لکھا دیا۔ اسی طرح کی بات ام المؤمنین

حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا سے بھی مروی ہے۔

امام عبد اللہ ابن مبارکؓ نے فرمایا۔ ہم اپنے رب کو اس حیثیت سے جانتے ہیں کہ وہ اپنی مخلوق سے جدا آسمانوں کے اوپر عرش پر ہے۔ اس سلسلہ میں ائمہ کرام کے بکثرت اقوال موجود ہیں جن کا یہاں احاطہ کرنا ممکن نہیں ہے۔ اس مسئلہ میں جو علماء کی زیادہ نقول اور روایات سے واقف ہونے کا خواہاں ہو، اس کو چاہیے کہ اس موضوع پر علمائے حدیث کی تصنیف کا مطالعہ کریں۔ مثلاً "کتاب السنۃ" مصنفہ عبد اللہ ابن الامام احمد بن حنبلؓ اور امام جلیل محمد ابن خزیمہ کی کتاب "التوحید" اور امام ابوالقاسم الراکانی الطبری کی تصنیف "السنۃ" نیز امام ابویکر ابن ابو عاصم کی کتاب "السنۃ" اور امام ابن تیمیہؓ کا وہ جواب جو انہوں نے اہل حماہ کے لئے تحریر کیا تھا۔ یہ نہایت وقیع اور بے حد مفید جواب ہے۔ اس میں امام رحمۃ اللہ علیہ نے اہل السنۃ کے عقیدہ کو بہت وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے اور ائمہ اہل السنۃ کے اقوال کثرت سے نقل کئے ہیں۔ اور بہت زیادہ شرعی اور عقلی دلائل کے ذریعہ اہل السنۃ کے عقیدہ کی حقانیت کو ثابت کیا ہے اور مخالفین کے اقوال کا باطل ہونا واضح کیا ہے۔ اسی طرح ان کا "تدمریہ" نام کا رسالہ جس میں انہوں نے قدرے تفصیل سے اہل السنۃ کے عقیدہ کو شرعی اور عقلی دلائل سے مزین

کیا ہے اور مخالفین کی تردید اس طرح کی ہے کہ کوئی بھی صاحب علم جو نیک ارادہ اور طلب حق کے جذبہ سے اس کتاب کو پڑھے گا اس کے سامنے حق واضح اور باطل پسپا اور سرگمیوں ہو جائے گا۔ ہر وہ شخص جو اسماء و صفات کے بارے میں اہل السنۃ کے عقیدہ کی مخالفت کرے گا، لازمی طور پر وہ نقلی اور عقلی دلائل کی بھی مخالفت کرے گا۔ اور اس کے ساتھ ساتھ جن باتوں کا وہ اثبات کرے گا اور جن کی نفی کرنے گا، ان میں واضح تناقض کا شکار ہوگا (یعنی اللہ کی ذات و صفات کے متعلق)۔

اہل سنت نے تشبیہ و تمثیل کے بغیر اور اللہ کی ذات کو مخلوق کے مشابہ ہونے سے منزہ قرار دیتے ہوئے، اللہ تعالیٰ کی صفات لامحدود کو اس کی کتاب اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت شدہ امور کے مطابق سلیمان کیا ہے۔ اہل سنت کے عقائد سے اللہ تعالیٰ کی ذات میں نہ تو تعطّل واقع ہوتا ہے اور نہ وہ اس بارے میں کسی تناقض کا شکار ہوتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ تمام اولہ شرعیہ کو بروئے کار لانے میں کامیاب ہوئے۔ اللہ تعالیٰ کی یہی سنت ہے ان لوگوں کے بارے میں، جو انبیاء کے لائے ہوئے حق کو مضبوطی سے پکڑتے رہتے ہیں اور اس راہ میں اپنی ساری کوششیں صرف کرتے ہیں اور اس کی طلب میں اللہ تعالیٰ کے لئے وہ مختص ہو جاتے ہیں۔ اللہ

تعالیٰ انہیں حق کی توفیق دیتا ہے اور اس کے دلائل کو ان کے سامنے بالکل واضح کر دیتا ہے۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

**بَلْ نَعْنُفُ بِالْحَقِّ تَعَلَّمَ الْبَاطِلُ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ**

مگر ہم تو باطل پر حق کی چوٹ لگاتے ہیں جو اس کا سر توڑ دیتی ہے اور وہ دیکھتے ہی دیکھتے مٹ جاتا ہے۔

**وَلَا يَأْتُونَكَ بِشَيْءٍ إِلَّا حِنْكًا بِالْحَقِّ وَلَهُنَّ يَقْبِلُونَ**

جب کبھی وہ تمہارے سامنے کوئی نرالی بات (عجیب سوال) لے کر آئے اس کا صحیح جواب بروقت ہم نے تمیں دیدیا اور بہترین طریقہ سے بات کھول دی۔

حافظ ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے مشہور تفسیر میں آیت کریمہ:

**إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَبْعَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ**  
(درحقیقت تمہارا رب اللہ ہی ہے جس نے آسمانوں اور زمین کو

چھ دنوں میں پیدا کیا۔ پھر اپنے عرش پر جلوہ فرمایا ہوا)۔

کی تفسیر میں اس مسئلہ پر بڑی اچھی بات لکھی ہے۔ اس کے زردست فائدے کے پیش نظر ضروری ہے کہ اس کا تھوڑا سا حصہ نقل کر دوں۔ امامؐ نے فرمایا:-

”اس مسئلہ میں علماء کے بہت سے اقوال ہیں۔ اس جگہ ان کی

تفصیل بیان نہیں کی جاسکتی۔ بہر حال ہم تو اس مسئلہ میں سلف صالح کی راہ پر چلیں گے۔ مثلاً امام مالک ہے امام اوزاعی ہے امام ثوری ہے امام احق بن راہویہ رحمہم اللہ اور ان کے علاوہ دوسرے ائمہ اسلام جن کی امامت و جلالت پہلے کی طرح آج بھی مسلم ہے۔ ان کا مذہب یہ ہے کہ ان صفات کو تشبیہ و تعطیل اور کیفیت کی تعین کے بغیر اسی طرح تسلیم کر لیا جائے جس طرح کہ وہ وارد ہوئی ہیں۔

اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں کوئی شے ایس کے مشابہ نہیں ہے اور فرقہ مشہمین نے اللہ تعالیٰ کی ذات میں تشبیہ صفات کے ساتھ تنکوک و شبمات کا اظہار کیا جبکہ کائنات کی کوئی چیز اس کے مشابہ نہیں وہ سب کچھ سننے والا اور دیکھنے والا ہے۔ *لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ* ۱۷ حقیقت تو یہ ہے، جیسا کہ بعض ائمہ اسلام مثلاً امام بخاری کے شیخ نعیم ابن حماد الخزاعی نے فرمایا "جس نے اللہ تعالیٰ کو اس کی مخلوق سے تشبیہ دی، وہ کافر ہو گیا۔ اور جس نے ان صفات کا انکار کیا جن سے اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو مقصود قرار دیا ہے وہ بھی کافر ہے"

جن صفات سے اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کو مقصود قرار دیا، اس میں تشبیہ نہیں ہے۔ پس جس نے آیات صریحہ اور احادیث صحیحہ میں جو کچھ اللہ تعالیٰ کے متعلق وارد ہوا ہے، اس کو اللہ جل شانہ کے شایان شان تسلیم کر لیا۔

اور تمام نقائص سے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کو منزہ قرار دیا، بے شے اس کو ہدایت کا راستہ مل گیا۔

ہی فرشتوں پر ایمان تو اس کی دو صورتیں ہیں۔ ایک تو ان پر اجمالی ایمان، اور دوسرا تفصیلی۔ ایک مسلمان اجمالی طور پر اس بات پر ایمان رکھے کہ اللہ تعالیٰ کے فرشتے ہیں جن کو اس نے اپنی طاعت و فرمانبرداری کے لئے پیدا فرمایا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کا وصف بتایا ہے کہ وہ برگزیدہ بندے ہیں اور کسی بات میں اللہ تعالیٰ کے حکم سے سرتباں نہیں کرتے۔ بلکہ ہمیشہ اللہ کے تابع فرمان رستے ہیں۔ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ وَمَا خَلَقَهُ وَلَا يَتَعْلَمُ إِلَّا لَمَنْ أَرْتَضَى وَهُمْ قُنْ خَشِيتُهُمْ شَفِقُونَ<sup>(۱)</sup> جو کچھ ان کے سامنے ہے، اسے بھی وہ جانتا ہے اور جو کچھ ان سے اوچھل ہے اس سے بھی وہ باخبر ہے۔ وہ کسی کی سفارش نہیں کرتے سوائے اس کے، جس کے حق میں سفارش سننے پر اللہ راضی ہو اور وہ اس کے خوف سے ڈرتے رہتے ہیں۔

ان کے مختلف درجات ہیں۔ کچھ تو وہ ہیں جو عرش الہی کو اٹھائے ہوئے ہیں۔ اور کچھ وہ ہیں جو جنت و جہنم کی نگرانی پر مامور ہیں۔ اور کچھ بندوں کے اعمال کا ریکارڈ تیار کرنے میں مصروف ہیں۔

اور ان فرشتوں پر تفصیلی ایمان رکھیں گے جن کا اللہ نے یا اس کے رسول نے نام کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ جیسے جبریل، میکائیل،

مالک یعنی داروغہ جہنم، اسرافیل جو نفح صور کے لئے مامور ہیں۔ ان کا احادیث صحیحہ میں ذکر آیا ہے۔ صحیح حدیث میں حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے مروی ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ فرشتے نور سے پیدا کئے گئے ہیں جن آگ کی لوں سے اور آدم جس چیز سے پیدا کیا گیا ہے اس کا تمیس پتا ہے۔ اس حدیث کو امام مسلم نے اپنی جامع صحیح میں روایت کیا ہے۔

اسی طرح ایمان بالکتب کے بارے میں اجنبی طور پر یہ ایمان رکھنا ضروری ہے کہ حق کی تعلیم دینے اور اس کی دعوت و تبلیغ کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے انبیاء و رسول پر کتابیں نازل کی ہیں۔ جیسا کہ اس کا ارشاد ہے:-

لَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ مِّنْ أَنفُسِنَا رَسُولًا يَأْذِنُ لَنَا  
مَعَهُمُ الْكِتَابُ وَالْيَمِينَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ

ہم نے اپنے رسولوں کو صاف نشانیوں اور ہدایات کے ساتھ بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب اور میزان اتاری تاکہ لوگ انصاف پر قائم ہوں۔

اور اللہ تعالیٰ نے مزید فرمایا:- گَلَّا النَّاسُ أُمَّةٌ وَاحِدَةٌ فَبَعَثَ اللَّهُ  
الشَّيْءَيْنِ مُبَيِّنَيْنِ وَمُنْذِرَيْنِ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِيَحُكِّمَ بَيْنَ  
النَّاسِ فِيمَا خَلَقُوا فِيهَا

ابتدا میں سب لوگ ایک ہی طریقہ پر تھے (پھر یہ حالت باقی نہ

رہی اور اختلافات رونما ہوئے) تب اللہ تعالیٰ نے نبی بھیجے جو راست روی پر بشارت دینے والے اور کھروی کے نتائج سے ڈرانے والے تھے۔ اور ان کے ساتھ کتاب برحق نازل کی تاکہ حق کے بارے میں لوگوں کے درمیان جو اختلافات رونما ہو گئے، ان کا فیصلہ کر لے۔

اور ان کتابوں پر ہم مفصل ایمان رکھتے ہیں جن کا اللہ تعالیٰ نے نام کے ساتھ ذکر کیا ہے۔ مثلاً تورات، انجلیل، زبور اور قرآن مجید۔ ان میں قرآن سب سے افضل اور آخری کتاب ہے۔ وہ ان تمام سابق کتابوں پر نگران اور ان کی تصدیق کرنے والا ہے۔ اس کا اتباع کرنا تمام امت پر فرض ہے۔ قرآن پاک اور اس کے ساتھ ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت شدہ احادیث صحیحہ کے مطابق فیصلہ کرنا واجب ہے اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو تمام جن اور انسانوں کی طرف اپنا رسول بنائ کر بھیجا ہے اور آپ پر یہ قرآن پاک نازل کیا ہے تاکہ وہ لوگوں کے درمیان فیصل اور حکمران بنے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید کو دلوں کے لئے باعث شفاء، ہر معاملہ کا عقدہ کشا، اور اہل ایمان کے لئے سرتاپا ہدایت و رحمت بنائ کر نازل کیا ہے۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:-

وَهُدْنَا إِلَيْنِي أَنْزَلْنِي مُبَرَّأً فَاتَّبَعْنَاهُ وَأَنْقُلُوا الْعَلَكَةَ تُرْجِمُونَ<sup>۱۷</sup>

اور اس طرح یہ کتاب ہم نے نازل کی ہے ایک برکت والی کتاب، پس تم اس کی پیروی کرو اور تقویٰ کی روشن اختیار کرو بعد نہیں کہ تم پر رحم کیا جائے۔  
اور فرمایا:-

وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﷺ  
ہم نے یہ کتاب تم پر نازل کی ہے جو ہر چیز کی صاف صاف وضاحت کرنے والی ہے اور پیدایت و رحمت اور بشارت ہے ان لوگوں کے لئے جہنوں نے سرِ سلیمان خم کر دیا ہے۔

اور مزید فرمایا:- قُلْ يَأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا  
إِلَذِنِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لِإِرَاهَةِ إِلَهُوْنِي وَيَعْلَمُ بِمَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَإِذَا مُنُوا بِاللَّهِ  
وَرَسُولِهِ الَّذِي أَرْقَى إِلَذِنِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكِلَمَتِهِ وَآتَيْتُهُ لَعَلَّكُمْ تَهَتَّدُونَ ﷺ  
اے محمد! کمو کہ اے انسانو! میں تم سب کی طرف اس خدا کا پیغمبر ہوں جو زمین و آسمانوں کی بادشاہی کا مالک ہے۔ اس کے سوا کوئی خدا نہیں ہے، وہی زندگی بخشتا ہے اور وہی موت دیتا ہے، پس ایمان لاو اللہ پر، اسکے بھیجے ہوئے نبی امی پر جو اللہ اور اس کے ارشادات کو مانتا ہے اور پیروی اختیار کرو اس کی۔ امید ہے کہ تم راہ راست پالو گے۔

اس مفہوم کی آیتیں کثرت سے وارد ہوئی ہیں۔

اسی طرح انبیاء پر بھی محمل اور مفصل ہر دو طریقہ پر ایمان لانا ضروری ہے۔ مجملًا یہ ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کو ڈرانے اور خوشخبری دینے اور ان کو حق کی طرف بلانے کے لئے اپنے رسول بھیجے۔ پس جس نے ان کی دعوت پرلبیک کہا، وہ سعادت مند اور فائز المرام ہوا۔ اور جس نے ان کی مخالفت کی، ناکامی و حسرت اس کا مقدر بینی۔ ان انبیاء میں سب سے افضل اور آخری نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔

جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا يَتَنَبَّئُوا الظَّاغُونَ<sup>۱</sup>

ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیج دیا اور اس کے ذریعہ سب کو خبردار کر دیا کہ اللہ کی بندگی کرو اور طاغوت کی بندگی سے بچو۔ مزید فرمایا:-

رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَأْتُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حَجَّةٌ بَعْدَ الرِّسُولِ<sup>۲</sup>

یہ سارے رسول خوشخبری دینے والے اور ڈرانے والے بناؤ کر بھیجے گئے تھے تاکہ ان کو مبعوث کر دینے کے بعد لوگوں کے پاس اللہ کے مقابلہ میں کوئی جت نہ رہے۔

مزید ارشاد فرمایا:-

مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ قَرْنَمْ وَلِكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ<sup>۳</sup>

محمد تمہارے مردوں میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں۔ مگر وہ اللہ  
کے رسول اور خاتم النبیین ہیں۔

ان انبیاء اور رسولوں میں سے اللہ تعالیٰ نے جن کا ذکر کیا ہے یا  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے جن کا نام لینا ثابت ہے ان پر  
تفصیل و تعریف کے ساتھ ایمان لا سکیں گے۔ جیسے حضرت نوح علیہ  
السلام، حضرت ہود علیہ السلام، حضرت صالح علیہ السلام، حضرت  
ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام اور ان کے علاوہ دوسرے انبیاء کرام علی  
نبینا و علیہم الصلوٰۃ والسلام، جن کا ذکر قرآن پاک میں آیا ہے۔

موت کے بعد پیش آنے والے تمام امور غیب جن کی اللہ اور  
اس کے رسول نے خبر دی ہے، ان سب پر ایمان لانا، ایمان  
بالآخرت میں شامل ہے مثلاً قبر کی آزمائش اور اس کا عذاب و راحت،  
قیامت کے روز پیش آنے والی شدید ہولناکیاں، پل صراط، میرزان،  
حساب و کتاب، جزا و سزا، اور لوگوں کے درمیان نامہ اعمال کی  
لٹکیم، اور کچھ لوگوں کا انہیں دانتہ ہاتھ میں لینا، اور کچھ لوگوں کا  
باکیں ہاتھ یا پیٹھ کے پیچے سے لینا۔

نیز ایمان بالآخرت میں حوض کوثر جو کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ  
وسلم کو قیامت کے روز عطا ہونے والا ہے، پر ایمان لانا بھی شامل  
ہے، جنت و جہنم پر ایمان لانا بھی ایمان بالآخرت کا جز ہے۔ اہل

ایمان کا اپنے رب جل شانہ، کو دیکھنا اور اللہ تعالیٰ کا ان کے ساتھ بات کرنا۔ اور ان سب کے علاوہ قرآن کریم اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث صحیحہ کے ذریعہ سے احوال قیامت کے متعلق جو کچھ ثابت ہے، ان سب پر ایمان لانا اور ان کی تصدیق کرنا ضروری ہے، جس طرح اللہ اور اس کے رسول نے ان کے بارے میں بتایا ہے۔

قضاؤ قدر پر ایمان رکھنا چار باتوں کو مستلزم ہے۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ جو کچھ ہو چکا ہے اور جو کچھ ہونے والا ہے، اللہ کو اس کا علم ہے اور یہ کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے جملہ احوال کو خوب اچھی طرح جانتا ہے۔ ان کے رزق، ان کی عمریں اور ان کے سارے اعمال اور دوسرے تمام امور کا اس کو مکمل علم ہے اور اس سے کوئی چیز حقیقی نہیں ہے۔

جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:- *إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ شَيْءًا عَلَيْمٌ*<sup>۱۰</sup>  
درحقیقت اللہ تعالیٰ ہر چیز کا علم رکھتا ہے۔  
اور اللہ تعالیٰ نے مزید فرمایا:-

*لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْمَطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا*<sup>۱۱</sup>  
تاکہ تم جان لو کہ اللہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے اور یہ کہ اللہ کا علم ہر چیز پر محیط ہے۔

دوسری چیز یہ کہ اللہ تعالیٰ نے جو کچھ کرنے کا فیصلہ کیا ہے اور جو کچھ مقدر فرمایا ہے، سب کو نوشتہ تقدیر میں لکھ دیا ہے۔  
اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

فَدْعَلَمَنَا مَا تَفْصُلُ الْأَرْضُ إِنَّهُمْ وَعِنْدَنَا كِتَابٌ حَقِيقٌ<sup>①</sup>

زمین ان کے جسم میں سے جو کچھ کھلتی ہے وہ سب ہمارے علم میں ہے اور ہمارے پاس ایک کتاب میں سب کچھ محفوظ ہے۔  
مزید ارشاد ہے:-

وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْتُهُ فِي إِمَامٍ مُّؤْمِنٍ<sup>②</sup>

اور ہر چیز کو ہم نے ایک کھلی کتاب میں درج کر رکھا ہے۔  
اور فرمایا:-   اللَّهُ تَعَالَى أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ  
إِنَّ ذَلِكَ فِي كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ ذَلِكَ حَلَقَ اللَّهُ يَسِيرُ<sup>③</sup>

کیا تم نہیں جانتے کہ آسمان و زمین کی ہر چیز اللہ کے علم میں ہے؟ سب کچھ ایک کتاب میں درج ہے۔ اللہ کے لئے یہ کچھ بھی مشکل نہیں۔

تمیسری چیز یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مشیت بہر حال نافذ ہو کر رہتی ہے، پس وہی کچھ ہوا ہے جو اللہ نے چاہا ہے اور جو اللہ نے نہیں چاہا، وہ نہیں ہوا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ<sup>④</sup>

اللہ تعالیٰ جو کچھ چاہتا ہے کرتا ہے اور فرمایا:-

إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ④

وہ تو جب کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا کام بس یہ ہے کہ اسے حکم دے کہ ہو جا اور وہ ہو جاتی ہے۔ اور مزید ارشاد ہے:-

وَمَا أَشَاءُوْنَ إِلَّا كُنَّ يَسْأَلُهُ رَبُّ الْعَالَمِيْنَ ⑤

اور تمہارے چانے سے کچھ نہیں ہوتا، جب تک اللہ رب العالمین نہ چاہے۔

چوتھی بات یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تمام موجودات کو وجود بخشنا ہے۔ اس کے علاوہ کوئی خالق اور پروردگار نہیں ہے۔ جیسا کہ ارشاد ہے:-

أَنَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَّ هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَّ كَفِيلٌ ⑥

اللہ ہر چیز کا خالق اور وہی ہر چیز پر نگہبان ہے۔

اور فرمایا:-  
يَا أَيُّهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نَعْمَلَتِ اللَّهُ عَلَيْكُمْ

هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنِّي نُؤْفِقُكُمْ ⑦

لوگو! تم پر اللہ کے جو احسانات ہیں، انہیں یاد رکھو۔ کیا اللہ کے سوا کوئی خالق بھی ہے جو تمیں آسمان اور زمین سے رزق دیتا ہو؟ کوئی معبد اس کے سوا نہیں۔ آخر تم کہاں سے دھوکہ کھا رہے ہو۔

پس اہل سنت کے مردیکا۔ اہسان بالقدر ان چاروں باتوں پر

مشتمل ہے۔ اہل بدعت کے بر عکس، جو ان میں سے بعض امور کا انکار کرتے ہیں۔

ایمان باللہ کے سلسلہ میں یہ بات واضح رہنی چاہیے کہ اس میں اس بات پر ایمان بھی شامل ہے کہ ایمان قول اور عمل کے مجموعہ کا نام ہے جو طاعت و فرمانبرداری سے بڑھتا اور گناہ و معصیت سے گھٹھتا ہے۔ اور یہ کہ کفر و شرک کے علاوہ کسی گناہ کی وجہ سے کسی مسلمان کی تکفیر جائز نہیں ہے۔ مثلاً زنا، چوری، سودخوری، شراب نوشی، نشہ بازی، والدین کی نافرمانی اور ان کے علاوہ دوسرے کبیرہ گناہ۔ جب تک کہ وہ اس کو حلال نہ سمجھ لے۔

اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے:-

إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَن يُشْرِكَ إِلَيْهِ وَيَعْقِرُ مَا دُونَ ذِلِّكَ لِمَنْ يَشَاءُ

اللہ بس شرک ہی کو معاف نہیں کرتا اس کے مساوا دوسرے جس قدر گناہ ہیں، وہ جس کے لئے چاہتا ہے معاف کر دیتا ہے۔

چنانچہ احادیث متواترہ کے ذریعہ سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ بالآخر اللہ تعالیٰ ہر اس شخص کو جہنم سے نکال دے گا، جس کے دل میں رائی کے دانہ کے برابر بھی ایمان ہوگا۔

ایمان باللہ میں یہ بات بھی داخل ہے کہ محض اللہ کے لئے محبت کی جائے اور اسی کے لئے کسی سے بغض رکھا جائے۔ اور دوستی

و دشمنی صرف اسی کے لئے ہو۔ ایک سچا مومن اہل ایمان کو دوست رکھتا ہے، ان سے محبت کرتا ہے، کفار سے بعض رکھتا ہے اور ان سے دشمنی کرتا ہے۔ اس امت کے تمام مومنوں کی صفت اول میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کرام ہیں۔ اہل السنۃ ان سے محبت رکھتے ہیں، ان کو دل سے چانتے ہیں۔ اور اس بات کا اعتقاد رکھتے ہیں کہ انبیاء کے بعد وہ بہترین انسان ہیں۔

اس لئے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-

خیر القرؤن قرنی ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم  
یعنی تمام صدیوں میں سب سے بہتر صدی ہماری ہے۔ اس کے بعد جو لوگ ہوں گے پھر اس کے بعد جو لوگ ہوں گے۔

نیز اہل السنۃ اس بات کا بھی اعتقاد رکھتے ہیں کہ صحابہ کرام میں سب سے افضل حضرت ابو بکر صدیق، پھر حضرت عمر فاروق، پھر حضرت عثمان ذوالنورین، پھر حضرت علی مرتضی اور ان کے بعد بقیہ عشرہ مشہرہ رضی اللہ عنہم اجمعین ہیں۔ ان کے درمیان آپس میں جو اختلافات رونما ہوئے، ان کے بارے میں اہل السنۃ نے سکوت اختیار کرنے کا موقف اپنایا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ انہوں نے اجتہاد سے کام لیا تھا۔ لہذا جن کا اجتہاد صحیح تھا ان کو دوہرा اجر اور جن کا اجتہاد صحیح نہ تھا ان کو ایک اجر ملے گا۔

اسی طرح اہل السنۃ مومن اہل بیت سے محبت رکھتے اور ان سے انتہائی اپناستیت اور انسی محسوس کرتے ہیں۔ ان کے دل میں تمام ازواج مطہرات سے بھی نظم و احترام کا جذبہ ہے وہ ان کو تمام اہل ایمان کی مائیں سمجھتے ہیں۔ اور ان سب کے لئے اللہ سے رضا طلبی کی دعا کرتے ہیں۔ روافض، جو اصحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے بعض رکھتے ہیں اور ان کو گالیاں دیتے ہیں، ان سے اظہار برائعت کرتے ہیں اور اہل بیت کی محبت میں غلو سے کام لیتے ہیں اور ان کو اللہ تعالیٰ نے جو مقام بخشتا ہے وہ انہیں اس سے بھی زیادہ درجہ دیتے ہیں۔ اور اسی طرح نواصی، جو کسی قول یا عمل سے اہل بیت کو تکلیف پہنچاتے ہیں، اہل السنۃ ان کے طریقہ سے بیزاری کا اظہار کرتے ہیں۔

اس مختصر سی تقریر میں جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے وہی صحیح اسلامی عقیدہ ہے جس کے ساتھ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو بھیجا ہے۔ یہی فرقہ ناجیہ یعنی اہل السنۃ کا عقیدہ ہے جس کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے:-

لا تزال طائفته من امتی على الحق منصورة لا يضر هم  
من خذلهم حتى يأتي امر الله.

میری امت میں برابر ایک گروہ حق پر قائم رہے گا جس کو اللہ کی تائید حاصل ہوگی۔ لوگ ان کا ساتھ چھوڑ کر ان کو کوئی نقصان نہیں پہنچا سکیں گے۔ تا آنکہ اللہ کا حکم آن پہنچے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک اور حدیث میں فرمایا:-  
افترقت اليهود علی احادی وسبعين فرقہ و افترقت  
النصاری علی ثنتین و سبعین فرقہ و ستفرق هذہ الامۃ  
علی ثلاث و سبعین فرقہ کلھا فی النار إلا واحدة فقال  
الصحابۃ من هي يا رسول الله؟ قال من كان علی مثل  
ما أنا علیه وأصحابی.

یہود اکثر فرقوں میں <sup>شیعیم</sup> ہوئے اور نصاری بہتر فرقوں میں بٹ  
گئے اور یہ امت تتر فرقوں میں مقسم ہو جائے گی، سب کے سب  
دو زندگی ہوں گے سوائے ایک کے، صحابہ نے عرض کیا۔ وہ کون سا فرقہ  
ہوگا؟ اے اللہ کے رسول! آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جو  
میرے اور میرے صحابہ کے طریقے پر ہوگا۔  
یہی وہ عقیدہ ہے جس پر ہمیشہ مضبوطی سے قائم رہنا اور اس کی  
خلاف ورزی سے ڈرتے رہنا چاہیے۔

جو لوگ اس عقیدہ صحیحہ پر مخرف ہیں اور دوسرا را پر گامزن  
ہیں، ان کی بھی بہت سی قسمیں ہیں۔ ان میں سے کچھ تو بتوں،

مورتیوں، فرشتوں، ولیوں، جنوں، درختوں اور پتھروں وغیرہ کی پرستش کرتے ہیں۔ انہوں نے انبیاء و رسول کی دعوت کو سرے سے قبول ہی نہیں کیا بلکہ اس کی مخالفت کی اور اس کے متعلق حریفانہ و معاندانہ موقف اختیار کیا جس طرح قریش اور عربوں کے مختلف گروہوں کا ہمارے نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی دعوت حق کے ساتھ رویہ رہا۔ وہ اپنی حاجت روائی کی دعا اپنے معبود ان باطل سے کرتے تھے۔ مريضوں کو شفا بخشئے، اور دشمنوں پر غلبہ عطا کرنے کی بھی دعائیں ان سے کرتے تھے۔ ان کے لئے قربانیاں اور نذرانے پیش کرتے تھے۔ لیکن جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو اس سے روکا اور عبادت کو صرف اللہ تعالیٰ کے لئے خاص کر دینے کا حکم دیا، تو ان کو یہ بات عجیب سی لگی اور انہوں نے کہا۔ جیسا کہ ان کی زبانی اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں فرمایا:-

اجعل الالهہ إلها واحدا ان هذا الشی عجائب  
کیا اس نے سارے خداوں کی جگہ بس ایک ہی خدا بنادالا؟ یہ تو  
برٹی عجیب بات ہے۔

لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم برابر ان کو اللہ کی طرف بلا تے اور شرک سے ان کو ڈرا تے رہے اور اپنی دعوت کی حقیقت ان کے سامنے بیان کرتے رہے۔ تا آنکہ اللہ تعالیٰ نے ان میں سے جن کو

چہا، ہدایت بخشی۔ پھر آخر کار وہ فوج در فوج اللہ تعالیٰ کے دین میں داخل ہو گئے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کرام اور تابعین کی مسلسل دعوت و تبلیغ اور طویل جہاد کے بعد اللہ تعالیٰ کا دین سارے ادیان پر غالب آگیا۔ پھر حالات نے پلٹا کھایا اور جمالت نے خلق خدا کی اکثریت پر اپنا پنجہ گڑا۔ یہاں تک کہ اکثر لوگ دین جاہلیت کی طرف لوٹ گئے۔ انبیاء اور اولیاء کے احترام و تعظیم میں غلوٰ کرنے اور، ان سے دعائیں کرنے اور مدد و طلب کرنے لگے۔ وہ ان جیسے بہت سے دوسرے مشرکانہ امور میں مبتلا ہو گئے۔ انہوں نے لا الہ الا اللہ کے مطلب کو فراموش کر دیا۔ اور اس کو اس طرح نہیں سمجھا بیسا کہ کفار عرب نے سمجھا تھا۔ واللہ المستعان یہ شرک بے ابر لوگوں میں پھیلتا رہا اور آج تک پھیل رہا ہے۔ اس کا سبب جمالت کا غلبہ اور محمد نبوت سے دوری ہے۔ آج کے مشرکین کو بھی وہی شبہ لاحق ہے جو زمانہ جمالت کے مشرکین کا تھا۔ وہ کہا کرتے تھے یہ (معبدان باطل) تو اللہ کے نزدیک ہمارے سفارشی ہیں۔ قرآن نے ان کا قول نقل کیا ہے:

ان کا یہ قول:-

ما نعبدہم إلّا يقرّبُونَا إلّى اللّهِ زلفی (آل الزمر - ۳)

ہم تو ان کی عبادت صرف اس لئے کرتے ہیں کہ وہ اللہ تک

ہماری رسائی کر دیں۔

اللہ تعالیٰ نے ان کا شبہ رد کرتے ہوئے فرمایا کہ جس نے اللہ کے سوا کسی اور کی عبادت کی، خواہ وہ کوئی ہو، تو وہ مشرک اور کافر ہو گیا۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:- وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَحْرُثُهُمْ

وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُوَ اللَّهُ شَفِيعًا وَلَا يَعْنِدُ اللَّهَ

یہ لوگ اللہ کے سوا ان کی پرستش کر رہے ہیں جو ان کو نہ نقصان پہنچا سکتے ہیں اور نہ نفع۔ اور کہتے ہیں کہ یہ اللہ کے پاس ہمارے سفارشی ہیں۔

اس کا رد کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:- قُلْ أَشْهِدُونَ اللَّهَ بِمَا لَأَعْلَمُ فِي الشَّمْوَاتِ وَلَأَنِ الْأَرْضُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشَرِّكُونَ ⑤

اے نبی! ان سے کہو، کیا تم اللہ کو اس بات کی خبر دیتے ہو جسے وہ نہ آسمان میں جانتا ہے نہ زمین میں؟ پاک ہے وہ اور بالا و برتر ہے اس شرک سے جو یہ لوگ کرتے ہیں۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے واضح طور پر بتادیا ہے کہ اس کے علاوہ کسی اور کی، جیسے انبیاء و اولیاء وغیرہ کی، عبادت میں شرک اکبر ہے، خواہ اس کا ارتکاب کرنے والے اس کا کچھ اور نام رکھ دیں۔

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

وَآتَنِينَ أَنْجَدُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ مَا نَعْبُدُ هُمْ إِلَّا مُقْرِبُونَ إِلَى اللَّهِ ذُلْفَنِي

رہے وہ لوگ جنوں نے اس کے سوا دوسرے سرپرست بنارکے ہیں (اور اپنے فعل کی یہ توجیہ کرتے ہیں کہ) ہم تو ان کی عبادت صرف اس لئے کرتے ہیں کہ وہ اللہ تک ہماری رسائی کرادیں۔

اللہ تعالیٰ نے ان کا رد کرتے ہوئے فرمایا:-

إِنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ بِتِينَتِهِمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ هُنَّ الَّذِينَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَذِيرٌ كَذَّابٌ

اللہ تعالیٰ یقیناً ان کے درمیان ان تمام باتوں کا فیصلہ فرمادے گا جس میں وہ اختلاف کر رہے ہیں۔ اللہ کسی ایسے شخص کو ہدایت نہیں دیتا جو جھوٹا اور منکر حق ہو۔

پس اللہ تعالیٰ نے واضح فرمادیا کہ غیر اللہ سے دعا اور خوف و امید کے ذریعہ اس کی عبادت کرنا اللہ تعالیٰ سے کفر ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ نے ان کے اس زعم کو جھٹلایا کہ ان کے معبدوں باطل انہیں خدا سے قریب کرنے والے ہیں۔

عصر حاضر میں مارکس و لینین اور دوسرے داعیان الحاد و کفر کے ملحدوں پیروکار جن افکار و آراء کو اپنائے ہوئے ہیں وہ بھی مستلزم کفر، اور انہیاء علیهم السلام کے لائے ہوئے صحیح عقیدہ سے مقاوم ہیں۔ خواہ وہ انکو اشتراکیت یا سو شریم یا بعث ازم یا کسی اور نام سے یاد کرتے ہوں۔ اس لئے کہ ان ملحدوں کا بنیادی عقیدہ لا اله والحياة مادۃ ہے یعنی کوئی معبد نہیں اور مادہ ہی زندگی ہے۔ نیز ان کے

بنیادی عقائد میں جنت و دوزخ اور تمام ادیان کا انکار شامل ہے۔ جو بھی ان کی کتابیوں اور لٹریچر کا مطالعہ کرے گا اور ان کی حقیقت کا سراغ لگانے کی کوشش کرے گا، اس کو اس بات کا اچھی طرح یقین ہو جائے گا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ عقیدہ تمام آسمانی مذاہب کے منافی ہے اور اس کے ماتے والوں کو دنیا اور آخرت میں بدترین انجام کا سامنا کرنا ہے۔

بعض اہل تصوف و باطنیت کا ان کے مزعمہ اولیاء کے متعلق یہ عقیدہ بھی سراسر خلاف حق ہے کہ وہ تدبیر کائنات اور دنیا کے انتظامات میں اللہ تعالیٰ کا ہاتھ بٹاتے ہیں۔ وہ اپنے ان معبدوں کو اوتاد، اغوات، اقطاب وغیرہ اور دوسرے خود ساختہ ناموں سے یاد کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی ربویت میں یہ بدترین شرک ہے اور حق تو یہ ہے کہ زمانہ جاہلیت کے عربوں کے شرک سے بھی ان کا شرک بدتر ہے۔ اس لئے کہ وہ صرف اللہ کی عبادت میں شرک کرتے تھے، اس کی ربویت میں شرک نہیں کرتے تھے۔ پھر ان کا شرک فراخی کے زمانہ تک محدود تھا اور تنگی و پریشانی کے وقت وہ عبادت کو اللہ تعالیٰ کے لئے خالص کر لیتے تھے جیسا کہ ان کے متعلق اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

فَإِذَا أَكْبُوْفَى الْقُلُّكَ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّيْنَ وَقَلْتَأَنْجُلُهُمُ إِلَى  
الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ۝

جب یہ لوگ کشتی پر سوار ہوتے ہیں تو اپنے دین کو اللہ کے لئے خالص کر کے اس سے دعا مانگتے ہیں۔ پھر جب وہ انہیں بچا کر خشکی پر لے آتا ہے تو یکایک یہ شرک کرنے لگتے ہیں۔ جہاں تک اللہ تعالیٰ کی ربویت کا تعلق ہے تو وہ اس کا اعتراف کرتے تھے کہ وہ صرف اللہ تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے۔ جیسا کہ ان کے متعلق اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

وَلَئِنْ سَأَلْتُهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ<sup>۱</sup>

اور اگر تم ان سے پوچھو کر انہیں کس نے پیدا کیا ہے؟ تو یہ خود کہیں گے کہ اللہ نے!

اور فرمایا:- قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْنَ يَمْلُكُ التَّمَعَ وَالْأَبْصَارَ وَ مَنْ يُنْجِرُ الْحَيَّ مِنَ الْبَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيَّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَيَقُولُونَ اللَّهُ مَنْ أَفْلَأَنَّتُمُونَ ۝

ان سے پوچھو کون تم کو آسمان اور زمین سے رزق دیتا ہے؟ یہ سماعت اور بینائی کی قوتیں کس کے اختیار میں ہیں؟ کون بے جان میں جاندار کو اور جاندار میں سے بے جان کو نکالتا ہے؟ کون اس نظم عالم کی تدبیر کر رہا ہے؟ وہ ضرور کہیں گے کہ اللہ، کو پھر تم ( حقیقت کے خلاف چلنے سے) پر ہیز کیوں نہیں کرتے۔

اس معنی کی آیات کثرت سے وارد ہوئی ہیں۔  
آج کے مشرکوں نے پہلے کے مشرکوں کے مقابلہ میں دو طریقوں  
سے اضافہ کیا۔ ایک تو بعض لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی ربویت میں  
شرک کیا ہے، دوسرے یہ کہ یہ لوگ تنگی و فراخی ہر دو حالت میں  
شرک کرتے ہیں جیسا کہ ہر وہ شخص یہ بات جانتا ہے، جس کو ان  
کے ساتھ رہنے اور ان کے حالات کے بارے میں جانچ پڑتاں کرنے  
کا موقع ملا ہو۔ مصر میں حسین اور بدیوی کی قبر، عدن میں عیدروس  
کی قبر، یمن میں ہادی کی قبر، شام میں ابن عربی اور عراق میں  
عبدال قادر جیلانی کی قبروں کے علاوہ دوسری مشہور قبروں پر جو کچھ کیا  
جاتا ہے، اس کو دیکھا جائے تو معلوم ہوگا کہ کس طرح عوام ان  
کے بارے میں غلو کا شکار ہوئے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کے بہت سے  
حقوق میں ان قبروں کو شریک و سمیم بنالیا ہے۔ بہت کم لوگ ہیں  
جو عوام کو ان چیزوں سے روکتے ہوں اور ان کے سامنے توحید کی  
حقیقت بیان کرتے ہوں، وہ توحید، جس کو لے کر رسول اللہ صلی اللہ  
علیہ وسلم اور آپ سے پہلے کے انبیاء مبعوث ہوئے ہیں۔ انا لله و انا  
الیہ راجعون۔

ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان کو سمجھ عطا کرے اور ان کے

درمیان داعیان حق کی تعداد میں اضافہ کرے اور مسلمانوں کے ارباب حل و عقد اور علماء کو اس شرک اور اس کے اسباب کے ازالہ اور اس کے خلاف جدو جمد کرنے کی توفیق عنایت فرمائے۔  
بے شبہ اللہ تعالیٰ بڑا سننے والا اور نہایت قریب ہے۔

جمیعیہ اور معتزلہ جو اللہ کی صفات کا انکار کرتے اور تمام صفات کمال سے اللہ تعالیٰ کی ذات کو عاری اور معطل سمجھتے ہیں، ان کے ہم مسلک دوسرے اہل بدعت کے عقائد بھی اسماء و صفات کے متعلق صحیح عقیدہ اسلامی سے متصادم ہیں، جس کے نتیجہ میں اللہ سماںہ و تعالیٰ کی ذات پاک کا معدوم اور جمادات و ناممکنات کی قبیل سے ہونا لازم آتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ان کے اس نظریہ سے بلند درتر ہے۔

اسی طرح وہ لوگ بھی اس زمرہ میں شامل ہیں جو بعض صفات کا انکار کرتے ہیں۔ مثلاً اشاعرہ، جس بات سے پہنچنے کے لئے انہوں نے بعض صفات کی نفی اور ان کے دلائل کی تاویل کی تھی۔ دراصل ان کی بعض دوسری صفات کا اقرار کرنے سے وہی بات لازم آتی ہے۔ اس طریقہ سے انہوں نے عقلی اور نقلي دلائل کی مخالفت کی اور واضح تناقض کا شکار ہوئے خواہ ان صفات سے اللہ تعالیٰ کے کمال و عظمت

کی دلیل مہیا ہوتی ہو، مگر اہل سنت نے اللہ تعالیٰ کے حق میں ان اشیاء کی حقیقت کو تسلیم کیا ہے جن کو خود اللہ نے یا اس کے رسول نے باری تعالیٰ کے حق میں ثابت کیا ہے۔ انہوں نے اللہ تعالیٰ کو مخلوق کے مشابہ ہونے سے منزہ قرار دیا ہے۔ جس سے اللہ تعالیٰ کی ذات پاک کے معطل ہونے کا شائਬہ تک نہیں پیدا ہوتا۔ اس طرح وہ سارے دلائل کو بروئے کار لانے میں کامیاب ہوئے اور ان میں سے کسی کی تاویل یا تحریف کی ضرورت محسوس نہیں کی اور اس تناقض سے بھی جس کا دوسرے لوگ شکار ہوئے، محفوظ رہے جیسا کہ اس سے پہلے یہ بات گزر چکی ہے۔ یہی راہ نجات ہے اور دنیا و آخرت کی سعادت و کامیابی اسی میں مضمرا ہے۔ یہی وہ جادہ مستقیم ہے جس کو اس امت کے سلف صالحین اور ائمہ دین نے اختیار کیا۔ اس امت کے آخر میں آنے والوں کی اصلاح ممکن نہیں، اگر اصلاح ممکن ہے تو صرف اس ذریعہ سے، جس سے اس امت کے اگلے لوگوں کی اصلاح ہوئی تھی اور وہ ہے کتاب و سنت کا اتباع اور جو کچھ اس کے خلاف ہو اس کو ترک کرنا۔

## صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کے وجوب اور اس کے دشمنوں پر غلبہ حاصل کرنے کے اسباب کا بیان!

سب سے اہم ترین چیز جو ہر ملکہ انسان پر واجب ہوتی ہے اور سب سے بڑا فرض جو اس پر عائد ہوتا ہے، وہ یہ ہے کہ وہ صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے اور وہ اللہ جو آسمانوں اور زمین اور عرش عظیم کا رب ہے جس نے اپنی کتاب میں فرمایا:- *إِنَّ رَبَّكُ الَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ قَعْدًا ثُمَّ إِنَّ اللَّهَ يَظْلِمُ كُلَّ شَيْءٍ وَالشَّمْسَ وَالثَّمْرَ وَالجِبُوْمَ وَمَسْخَرِتَهُ يَأْمُرُهُ الْأَلَّاهُ الْخَلُقُ وَالْأَمْرُ تَبِرُّكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ* ۶۰ درحقیقت تمہارا رب اللہ ہی ہے اس نے آسمانوں اور زمین کو چھ دنوں میں پیدا کیا پھر اپنے عرش پر جلوہ فرمایا ہوا جو رات کو دن پر ڈھانک دیتا ہے اور پھر دن رات کے پیچھے دوڑا چلا آتا ہے جس نے سورج اور چاند اور تارے پیدا کئے۔ سب اس کے فرمان کے تابع ہیں۔ خبردار! اسی کی خلقت اور اس کا امر ہے۔ بڑا با برکت ہے اللہ سارے جہانوں کا مالک و پروردگار۔

اور اپنی کتاب میں دوسری جگہ فرمایا کہ اس نے جن اور انسانوں

کو صرف اپنی عبادت کے لئے پیدا فرمایا ہے:-

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةَ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿٦﴾

میں نے جن اور انسانوں کو اس کے سوا کسی کام کے لئے پیدا نہیں کیا کہ وہ میری بندگی کریں۔

وہ عبادت جس کی خاطر اللہ تعالیٰ نے جن اور انسانوں کو پیدا فرمایا، یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کا اعتراف و اظہار کیا جائے۔ مختلف مراسم عبودیت کے ذریعہ۔ مثلاً نماز، روزہ، زکوٰۃ، حج، رکوع و سجود، طواف، قربانی، نذر، خوف، امید، استغاثہ کرنا، مدد مانگنا، پناہ مانگنا اور دعا و عبادت کی دیگر قسمیں۔ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ سے ثابت تمام اوامر کی اطاعت اور نواہی سے احتساب بھی اسی عبادت میں داخل ہے۔ اللہ تعالیٰ نے تمام جن اور انسانوں کو اسی عبادت کا حکم دیا اور اسی کی خاطر وہ پیدا کئے گئے ہیں۔ اسی عبادت کی تفصیل بتانے، اس کی دعوت دینے اور اس کو صرف اللہ کے لئے خالص کر دینے کی تعلیم دینے ہی کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے تمام انبیاء اور رسول بھیجے اور اپنی کتابیں نازل کیں۔

ارشاد ربیانی ہے:-

يَا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّهُمْ يَتَّقَوْنَ ﴿٧﴾

لوگو! بندگی اختیار کرو اپنے اس رب کی جو تمہارا اور تم سے پسلے جو لوگ گزرچے ہیں ان سب کا خالق ہے۔ تمہارے پچنے کی توقع اسی صورت پر ہو سکتی ہے۔  
دوسری جگہ ارشاد ہے:-

وَقَضَى رَبُّكَ الْأَعْبُدُ وَاللَّاتِيَاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا

تیرے رب نے فیصلہ کر دیا ہے کہ تم لوگ کسی کی عبادت نہ کرو  
مگر صرف اس کی، اور والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو۔  
اس آیت میں قضی کے معنی امر و اوصی کے ہیں یعنی حکم دیا  
اور وصیت کی۔ اور سورہ بیتہ میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-  
وَمَا أُمُرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهَهُنَّ لَهُ الدِّينُ لَهُ حُفَّاءُ وَلَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ  
وَلَيُؤْتُوا الزَّكُوَةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ

اور ان کو اس کے سوا کوئی حکم نہیں دیا گیا تھا کہ اللہ کی بندگی  
کرو، دین کو اس کے لئے خالص کر کے، بالکل یکسو ہو کر۔ اور نماز  
قام کرو اور زکوہ دو یعنی نہایت صحیح و درست دین ہے۔  
قرآن شریف میں اس معنی کی آیتیں بہت زیادہ ہیں۔ اللہ تعالیٰ  
نے فرمایا:-

وَمَا أَنْتُ كُلُّ الرَّسُولِ فَخَدُودُهُ وَمَا نَهْمَلُ مَعْنَاهُ فَإِنَّهُمْ هُوَ إِلَهُ وَلَا يَنْعُو إِلَهٌ إِنَّ اللَّهَ شَرِيدُ الدُّعَائِ

جو کچھ تمیں دے وہ لے لو اور جس چیز سے تم کو روکے اس

سے رک جاؤ۔ اللہ سے ڈرو۔ اللہ سخت سزا دینے والا ہے۔

اور مزید فرمایا:-  
يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَآتَيْعُوا

الرَّسُولَ وَأُولَئِكَ الْأُمَرِ مِنْ كُلِّ فَقَاءٍ تَنَازَعُهُمْ فِي ذَيْنٍ فَرِدُواهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ  
إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ذَلِكَ خَيْرٌ قَاتِلُ أَحْسَنَ تَأْوِيلَكُمْ

اے لوگو جو ایمان لائے ہو! اطاعت کرو اللہ کی اور اطاعت کرو رسول کی اور ان لوگوں کی جو تم میں سے صاحب امر ہوں۔ پھر اگر تمہارے درمیان کسی معاملہ میں نزاع ہو جائے تو اسے اللہ اور رسول کی طرف پھیرو۔ اگر تم واقعی اللہ اور روز آخرت پر ایمان رکھتے ہو۔ یہی ایک صحیح طریق کار ہے اور انجام کے اعتبار سے بہتر ہے۔  
اور دوسری جگہ فرمایا:-

مَنْ يَطِيعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ

جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے دراصل خدا کی اطاعت کی۔

ایک اور جگہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا جَنِينُوا إِلَيْهِ الظَّاغُوتَ

ہم نے ہر امت میں ایک رسول بھیج دیا اور اس کے ذریعہ سے سب کو خبردار کر دیا کہ اللہ کی بندگی کرو اور طاغوت کی بندگی سے بچو!  
اور مزید فرمایا:-

وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِيَ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَأَنَّهُ إِلَّا إِنَّا فَقَاتَ عَبْدُوْنِ ⑩

ہم نے تم سے پہلے جو رسول بھی بھیجا ہے اس کو یہی وحی کی ہے کہ میرے سوا کوئی خدا نہیں ہے۔ پس تم لوگ میری ہی بندگی کرو۔ اور سورہ ہود کی ابتدا میں فرمایا:- ﴿الرَّحْمَنُ أَحْكَمَتِ الْيَمَنَةَ لَهُ قُصْلَتُ وَمِنْ لَدُنْ حَكْلِيُّونَ خَيْرٌۚ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا اللَّهُ أَنْشَأَ لَكُمْ مِنْهُ مُنْذِرٌ وَّرَيْثٌۚ﴾

الف، لام، را۔ فرمان ہے، جس کی آیتیں پختہ اور مفصل ارشاد ہوئی ہیں ایک دانا اور باخبر ہستی کی طرف سے کہ تم نہ بندگی کرو مگر صرف اللہ کی۔ میں اس کی طرف سے تم کو خبردار کرنے والا بھی ہوں اور بشارت دینے والا بھی۔

یہ آیات محکمات اور اس مفہوم کی کتاب اللہ میں وارد دوسری آیتیں سب کی سب عبادت کو صرف اللہ تعالیٰ کے لئے خاص کر دینے کے وجوب پر دلالت کرتی ہیں۔ یہی اصل دین ہے اور اسی پر ملت اسلامیہ کی اساس قائم ہے۔ جن اور انسانوں کی تحقیق میں یہی حکمت پوشیدہ ہے۔ اور انبیاء علیہم السلام کی بحث اور آسمانی کتابوں کے نازل کرنے کا یہی مقصد ہے۔ پس ہر ذی شعور انسان پر فرض ہے کہ وہ اس مسئلہ کی اہمیت کو اچھی طرح سمجھے اور ہمیشہ ان چیزوں سے بچتا رہے اور ان سے چوکنا رہے، جن میں آج بہت سے نام نہاد مسلمان مبتلا ہیں۔ مثلاً انبیاء اور بزرگان دین کے احترام و تعظیم میں غلوکرنا، ان کی قبروں پر عمارتیں تعمیر کرنا اور ان کو مسجد

باليئنا، ان پر گنبد بنوانا اور ان اہل قبور سے دعائیں مانگنا، ان سے استغاثہ کرنا، ان کی پناہ چاہنا۔ ان سے اپنی مرادیں مانگنا، مصائب اور آفات کو دور کرنے کی دعا کرنا اور مریضوں کو شفا اور دشمنوں پر غلبہ حاصل کرنے کی دعا کرنا۔ اور اس طرح شرک اکبر کی دوسری قسمیں اختیار کرنا۔

مذکورہ بالا آیتوں میں جو کچھ بیان کیا گیا، اس کی تائید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح احادیث سے ہوتی ہے چنانچہ صحیحین میں حضرت معاذ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے:-

عن معاذ رضي الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم قال له اتدرى ما حق الله على العباد و حق العباد على الله؟ فقال معاذ قلت الله و رسوله اعلم فقال النبي صلى الله عليه وسلم حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا. و حق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئا. (متفق عليه)

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ اے معاذ! تم جانتے ہو اللہ کا بندوں پر کیا حق ہے؟ اور بندوں کا اللہ پر کیا حق؟ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے جواب دیا، اللہ اور اس کا رسول بہتر جانتے ہیں۔ اس پر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ کا بندوں پر یہ حق

ہے کہ وہ صرف اسی کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ لھڑائیں۔ اور بندوں کا اللہ پر یہ حق ہے کہ وہ اس کو عذاب نہ دے، جو اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ لھڑاتا ہو۔

اور صحیح بخاری میں حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:-  
من مات وهويدعو لله ندا دخل النار. (بخاری)

جس کو اس حالت میں موت آئی کہ وہ کسی دوسرے کو اللہ کا مدد مقابل سمجھ کر پکارتا تھا، تو وہ دوزخ میں داخل ہو گیا۔  
اور صحیح مسلم میں حضرت جابر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:- من لقى الله لا يشرك به شيئاً دخل الجنة و من لقيه يشرك به شيئاً دخل النار. (مسلم)

جو اللہ تعالیٰ سے اس حال میں ملا، کہ اس نے کسی کو اللہ کے ساتھ شریک نہیں لھڑایا تھا تو وہ جنت میں داخل ہو گیا اور جو اس حال میں ملا کہ اس کے ساتھ کسی کو شریک لھڑایا تھا تو وہ دوزخ میں داخل ہو گیا۔

اس مفہوم کی احادیث کثرت سے وارد ہوئی ہیں۔  
یہ نہایت بنیادی اہمیت کا حامل مسئلہ ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے

نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو توحید کی دعوت دینے اور شرک سے روکنے کے لئے ہی بھیجا تھا، چنانچہ جس چیز کی تبلیغ کے لئے آپ بھیج گئے تھے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کی تبلیغ کا حق ادا کر دیا۔ اللہ کی راہ میں آپ کو بڑی سخت ٹکلیفیں پہنچائی گئیں۔ مگر آپ اور آپ کے اصحاب کرام صبر و ثبات کے ساتھ برابر لوگوں کو حق کی طرف بلاتے رہے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نے جزیرہ العرب کو تمام بتوں اور مورتیوں سے پاک کر دیا۔ اور لوگ فوج درفوج دین میں داخل ہونے لگے۔ خانہ کعبہ کے ارد گرد اور اندر جو بت تھے ان کو توڑ دیا گیا۔ لات و عزیٰ اور منات کو پاش پاش کر دیا۔ اسی طرح تمام قبائل عرب میں جو بت اور مورتیاں پائی جاتی تھیں سب کو نیست و نابود کر دیا گیا۔ اللہ کے کلمہ کا بول بالا ہوا، اور پورے جزیرہ عرب میں اسلام کا غلبہ ہو گیا۔ پھر مسلمان جزیرہ عرب کے باہر اشاعت حق کی غرض سے جہاد فی سبیل اللہ کے لئے نکل کھڑے ہوئے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے ذریعہ اپنے ان خوش نصیب بندوں کو ہدایت بخشی، جن کے لئے یہ سعادت مقدار تھی۔ چمار داگ عالم میں حق کا غلغله بلند اور انصاف کو عام کیا۔ اس طرح وہ دنیا کے سامنے ائمہ ہدایت، داعیان حق، عدل و انصاف کے نقیب اور اصلاح عالم کے علمبردار بن کر ظاہر ہوئے۔ اور انہی کے نقش قدم پر تابعین کرام چلتے رہے۔

ان ہادیان دین اور داعیان حق نے بھی اللہ کے دین کی خوب خوب اشاعت کی۔ اور لوگوں کو اللہ کی وحدانیت کی دعوت دی۔ وہ اللہ کے معاملہ میں کسی ملامت گر کی ملائمت سے بے پرواہ ہو کر اپنی جانوں اور مالوں سے راہ حق میں جہاد کرتے رہے۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کی مدد و نصرت فرمائی اور ان کو دشمنوں پر غلبہ عطا کیا۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان کے ساتھ جو وعدہ کیا تھا وہ پورا کیا کہ :-

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ اللَّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُبَيِّنُ أَقْدَامَكُمْ<sup>⑤</sup>

اے لوگو، جو اللہ پر ایمان لائے ہو! اگر تم اللہ کی مدد کرو گے تو وہ تمہاری مدد کرے گا اور تمہارے قدم مضبوط جادے گا۔

اور اللہ تعالیٰ کا یہ وعدہ :-

وَلَئِنْصُرْتُنَّ اللَّهَ مِنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ<sup>⑥</sup> إِنَّ الَّذِينَ إِنْ مَكَثُوكُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَاتَّوْا الزَّكُوَةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ<sup>⑦</sup>

اللہ ضرور ان لوگوں کی مدد کرے گا جو اس کی مدد کریں گے۔ اللہ بڑا طاقتور اور زردست ہے۔ یہ وہ لوگ ہیں جنہیں اگر ہم زمین میں اقتدار بخشیں تو وہ نماز قائم کریں گے۔ زکوہ دیں گے، نیکی کا حکم دیں گے اور برائی سے منع کریں گے اور تمام معاملات انجام کار اللہ کے ہاتھ میں ہیں۔

پھر بعد میں لوگ بدل گئے اور آپس کے اختلافات نے ان کو

جہاد کے معاملہ میں تساهیل اور کاملی کا شکار کر دیا۔ راحت اور دنیوی عیش و عشرت کو ترجیح دئی جانے لگی۔ جس کی وجہ سے مسلم معاشرہ میں ہر قسم کی برائیوں اور منکرات نے سر اٹھایا۔ اور ان سے وہی محفوظ رہے جن کو اللہ تعالیٰ ہی نے اپنے فضل خاص سے محفوظ رکھا۔ پھر پاداش عمل کے طور پر اللہ تعالیٰ نے ان کی حالت بھی بدل ڈالی اور دشمنوں کو ان پر مسلط کر دیا۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

ومارِيك بظلام للعبيد (حُم السجدة ۴۶)

اور تیرا رب بندوں کے حق میں ظالم نہیں ہے۔

اور دوسری جگہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:-

إِنَّ اللَّهَ لَا يُعِيرُ مَا يَقُولُ مَحْثَى يُعَذِّبُ وَلَمَا يَأْنِفُهُمْ

اللہ کسی قوم کے حال کو نہیں بدلتا جب تک کہ وہ خود اپنے اوصاف کو نہیں بدل دیتی۔

(اردو کے شاعر مولانا حالی نے اس مفہوم کی ترجمانی کرتے ہوئے

کہا۔

خدا نے آج تک اس قوم کی حالت نہیں بدلی نہ ہو جس کو خیال آپ اپنی حالت کے بدلتے کا) پس تمام مسلمانوں پر عوامی اور حکومتی سطح پر فرض عائد ہوتا ہے

کہ وہ سب کے سب اللہ کی طرف رجوع کریں اور صرف اسی کی مخلصانہ عبادت کریں۔ اللہ کے فرائض کی ادائیگی، محنتات سے اجتناب اور باہم اس سلسلہ میں ایک دوسرے سے تعاون اور تلقین کرنے میں ان سے جو کوتاہیاں اور غلطیاں سرزد ہوئی ہیں، ان سے بارگاہِ الٰہی میں توبہ و استغفار کریں۔

اس سلسلہ میں سب سے پہلا قدم یہ ہونا چاہیے کہ شرعی حدود و قوانین کو نافذ کیا جائے اور ہر معاملہ میں شریعت کی حکمرانی کو بحال کیا جائے اور اللہ کی شریعت کے مخالف تمام وضعی قوانین کو م uphol کیا جائے اور فیصلہ طلبی کے لئے ان کی طرف ہرگز رجوع نہ کیا جائے۔ تمام مسلم عوام کو اللہ کی شریعت کا پابند بنایا جائے۔ نیز علماء کرام پر یہ فرض عائد ہوتا ہے کہ وہ لوگوں کو دین کی صحیح تعلیمات سے آشنا کریں اور ان کے اندر اسلامی شعور بیدار کریں۔ اور ایک دوسرے کو حق اور صبر کی تلقین کریں۔ اور امر بالمعروف والنّهی عن المنکر کا فریضہ انجام دیں اور حکام کو بھی اس پر آمادہ کریں۔

اس کے ساتھ ساتھ یہ امر نہایت ضروری ہے کہ تحریب پسند نظریات و افکار جیسے اشتراکیت، بعث ازم، تومیت اور ان کے علاوہ دوسرے شریعت کے مخالف افکار و مذاہب کا قلع قلع کرنے کی بھر

پور کوشش کی جائے۔ یہی وہ واحد طریقہ ہے جس کو اختیار کرنے سے اللہ تعالیٰ مسلمانوں کی حالتِ زار کو بہتر بنائے گا، ان کی متاع گم گشتہ ان کو واپس لوٹا دے گا اور دشمنوں پر غلبہ عطا کر کے ان کی عظمت رفتہ سے دوبارہ ان کو سرفراز فرمائے گا، زمین پر ان کو غلبہ و نمکن نصیب کرے گا جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے اور اس سے بڑھ کر راست گو اور کون ہو گا؟!

فرمایا:- وَكَانَ حَقًا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ (الرُّومَ - ٤٧)  
اور ہم پر یہ حق تھا کہ ہم مومنوں کی مدد کریں

نیز فرمایا:- وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَغَيْرُهُمُ الظِّلْمَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا سَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ دُنْيَةُ الَّذِي أَنْطَقُ لَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ قُنْ بَعْدُ خَوْفَهُمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي الْأَشْرُكُونَ إِنِّي شَيْءًا وَمَنْ كَفَرَ بِعَدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّافِقُونَ<sup>④</sup>

اللہ نے وعدہ فرمایا ہے کہ تم میں سے ان لوگوں کے ساتھ جو ایمان لا سیں اور نیک عمل کریں کہ وہ ان کو اسی طرح زمین پر خلیفہ بنائے گا جس طرح ان سے پہلے گزرے ہوئے لوگوں کو بناچکا ہے۔ ان کے لئے ان کے اس دین کو مضبوط بنیادوں پر قائم کر دے گا جیسے اللہ تعالیٰ نے ان کے حق میں پسند کیا ہے اور ان کی موجودہ حالت خوف کو امن سے بدل دے گا پس وہ میری بندگی کریں اور میرے ساتھ کسی کو شریک نہ کریں اور جو اس کے بعد کفر کرے تو

ایسے لوگ فاسن ہیں۔

اور دوسری جگہ فرمایا:-

إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَنَوْمَهُمْ يَقُولُونَ إِلَّا شَهَادَةُ  
يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمُ سُوءُ الدَّارِ  
یقین جانو کہ ہم اپنے رسولوں اور ایمان لانے والوں کی مدد اس  
دنیا کی زندگی میں بھی لازماً کرتے ہیں اور اس روز بھی کریں گے  
جب گواہ کھڑے ہوں گے۔ جب ظالموں کو ان کی معذرت کچھ بھی  
فائدہ نہ دیگی اور ان پر لعنت پڑے گی اور بدترین ٹھکانہ ان کے حسے  
میں آئے گا۔

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ مسلمانوں کے ارباب حل و عقد (سربراہ)  
اور عوام کی اصلاح فرمائے اور ان کی موجودہ حالت میں بہتر تبدیلی  
پیدا فرمائے۔ اور ان کو دین کی صحیح سمجھ عطا کرے، تقویٰ کی بنیاد  
پر ان کو متحد کر دے اور سب کو صراط مستقیم پر چلنے کی توفیق عطا  
کرے، ان کے ذریعے حق کو غالب اور باطل کو سرنگوں کرے،  
سب کو نیکی اور تقویٰ کی راہ میں ایک دوسرے کا تعاون کرنے اور  
ایک دوسرے کو حق اور صبر کی تلقین کرنے کی توفیق دے۔ اللہ  
تعالیٰ ہی سے اس کی آس لگائی جاسکتی ہے اور وہی اس پر قادر ہے۔  
اور اللہ تعالیٰ درود و سلام نازل کرے اپنے بندے اور سرور خلائق،

پیغمبر آخر الزمان ہمارے امام و آقا حضرت محمد ابن عبداللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر اور آپ کے آل و اصحاب پر اور آپ کی دکھانی ہوئی راہ حق پر چلنے والے ہر راہرو پر۔ آمین!

## اسلام کی منافی چیزیں

ہر مسلمان بھائی کو یہ بات جانتی چاہیے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے تمام بندوں پر یہ واجب قرار دیا گیا ہے کہ وہ دین اسلام کو اپنائیں اور مضبوطی سے اس پر قائم رہیں۔ اس کی مخالف چیزوں سے ڈرتے اور ان سے بچتے رہیں۔ اسی بات کی دعوت دینے کے لئے اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث فرمایا۔ اللہ تعالیٰ نے بتاریا کہ جس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کی، وہ ہدایت یافتہ اور جس نے اس سے منہ موڑا وہ گمراہ ہوا۔ بہت سی آیتوں میں اللہ تعالیٰ نے ارتداو کی طرف لے جانے والی چیزوں اور شرک و کفر کی دیگر قسموں سے آگاہ فرمایا ہے۔ علمائے کرام نے مرتد کے احکام کے ضمن میں وضاحت فرمائی ہے کہ اسلام کی صد اور منافی بہت سے ایسے امور ہیں جن کا ارتکاب کر کے ایک مسلمان دائرہ اسلام سے خارج ہو جاتا ہے اور اس کے جان و مال کی حرمت ختم ہو جاتی ہے۔

ان منافی اسلام امور میں دس بہت زیادہ خطرناک اور کثیر الوقوع ہیں۔  
میں یہاں ان کو مختصرًا معمولی توضیحات کے ساتھ بیان کرتا ہوں،  
اس مقصد کے تحت کہ آپ ان کے ارکاب سے بچتے رہیں اور  
دوسروں کو بھی ان سے بچنے کی تلقین کرتے رہیں۔ اللہ تعالیٰ ان  
کے ارکاب سے ہمیں اپنی حفاظت اور امان میں رکھے۔

اولاً : اسلام کی منافی چیزوں میں پہلی چیز اللہ تعالیٰ کی عبادت میں  
شرک کرنا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے :-

إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ إِيمَانُهُ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ

اللہ بس شرک ہی کو معاف نہیں کرتا اس کے مساوا دوسرے  
جس قدر گناہ ہیں وہ جس کے لئے چاہتا ہے معاف کر دیتا ہے۔  
نیز اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَمَ اللَّهَ عَلَيْهِ الْجَنَاحَةَ وَمَا ذُرْتُ الْأَذْرُوفُ وَبِاللَّظَّابِيْنَ مِنْ أَنْصَارِهِ

جس نے اللہ کے ساتھ کسی کو شرک لھڑایا اس پر اللہ نے جنت  
حرام کر دی اور اس کا ٹھکانہ جہنم ہے۔ اور ایسے ظالموں کا کوئی مددگار  
نہیں۔

مردوں سے دعائیں مانگنا، ان کی بہائی دینا، ان کے لئے نذریں ماننا  
اور قربانی پیش کرنا اس شرک میں داخل ہے۔

دوم : جس نے اپنے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کچھ واسطے بنائے

اور ان سے دعائیں مانگیں اور ان سے شفاعت طلب کی اور اسی پر بھروسہ کیا، تو وہ بالاجماع کافر ہو گیا۔

سوم : جس نے مشرکوں کو کافر نہیں سمجھا، یا ان کے کافر ہونے میں شک کیا، یا ان کے مذہب کو صحیح سمجھا تو وہ شخص کافر ہے۔

چہارم : جس نے یہ سمجھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور کا طریقہ زندگی زیادہ مکمل اور جامع ہے، یا یہ عقیدہ رکھا کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ حکمرانی سے بہتر اور کوئی طریقہ حکمرانی ہے تو وہ کافر ہے۔ مثلاً وہ لوگ جو طاغوتی نظام حکومت کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پیش کردہ طریقہ حکمرانی پر ترجیح دیتے ہیں۔

پنجم : جس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی شریعت میں سے کسی چیز کو ناپسند کیا۔ خواہ اس پر وہ عمل ہی کیوں نہ کرتا ہو۔ وہ شخص کافر ہو گیا اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:-

ذَلِكَ بِإِنَّهُمْ كَرِهُونَا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأَحَبَّطَ أَعْمَالَهُمْ ⑥

کیونکہ انہوں نے اس چیز کو ناپسند کیا ہے اللہ نے نازل کیا ہے۔ لہذا پڑھنے کے اعمال ضائع کر دیئے۔

ششم : جس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین میں کسی

امر کا یا اس کی جزا و سزا کا مذاق اڑایا اس نے کفر کا ارکاب کیا۔  
اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ہے :-

**قُلْ إِيَّاكُ اللَّهُ وَآيَاتِكَهُ وَرَسُولَكَ هُنْ تُؤْمِنُونَ وَنَّ لَا يَعْتَذِرُونَ فَوَاقِدُ كَفَرَتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ**  
اے نبی، آپ کہہ دیجیے کہ کیا تم لوگ اللہ، اس کی آیتوں اور  
اس کے رسول کا مذاق اڑایا کرتے تھے؟ اب عذر لگ نہ بیان کرو۔  
تم لوگ ایمان کے بعد کافر ہو گئے۔

ہفتہم : جادو، اپنی مختلف قسموں اور نوعیتوں کے ساتھ، مثلاً  
صرف (۱) اور عطف (۲) وغیرہ۔ پس جس نے جادو کیا، یا اس سے  
رضامند ہوا، وہ کفر کا مرٹکب ہو گیا۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ  
ارشاد ہے:- **وَمَا يَعْلَمُنَّ مِنْ أَحَدٍ حَتَّىٰ يَقُولُوا إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُّرُهُ**  
وہ دونوں فرشتے جب بھی کسی کو تعلیم دیتے تھے تو پہلے صاف طور  
پر متنبہ کر دیا کرتے تھے کہ دیکھ! ہم محفوظ ایک آزمائش ہیں۔ تو کفر  
میں مبتلا نہ ہو۔

(۱) صرف اس عمل سحر کرتے ہیں جس کے ذریعہ انسان کو اس کی پسندیدہ اور محبوب  
چیز کے بارے میں تغیر کر دیا جاتا ہے۔ جیسے شوہر لے دل میں بُھی کی محبت کی جگہ بغضا اور  
نفرت پیدا کرنا۔

(۲) عطف اس عمل سحر کوتے ہیں جس کے ذریعے شیطانی طریقوں سے آدمی کو اس کی  
ناپسند چیز کی طرف مائل کر دیا جاتا ہے۔

**ہشتم :** مسلمانوں کے خلاف مشرکوں سے تعاون کرنا اور ان کو مدد بھم پہنچانا۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے:-

وَمَنْ يَتَوَهَّمُ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ⑤

اور اگر تم میں سے کوئی ان کو اپنا رفیق بناتا ہے تو اس کا شمار بھی انہی میں سے ہے۔ یقیناً اللہ ظالموں کو اپنی رہنمائی سے محروم کر دیتا ہے۔

**نهم :** جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ کچھ مخصوص افراد شریعت محمدی علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام کی پابندی سے آزاد ہو سکتے ہیں۔ تو وہ کافر ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس فرمان کی بنیاد پر کہ:-

وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ إِلَّا سَلَامٌ دِيْنًا فَأَنَّ يَقْبَلَ مِنْهُ وَمَنْ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَيْرِ مِنْ ⑦

اس فرمانبرداری (اسلام) کے سوا جو شخص کوئی اور طریقہ اختیار کرنا چاہے تو اس کا وہ طریقہ ہرگز قبول نہ کیا جائے گا اور آخرت میں وہ ناکام و نامرادر ہے گا۔

**دهم :** اللہ کے دین سے اعراض کرنا۔ وہ اس طرح کہ آدمی نہ اس دین کو سیکھتا ہو اور نہ اس پر عمل کرتا ہو۔ اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا یہ قول ہے:-

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ ذُكِرَ بِالْيَتِرِ إِنَّهُمْ عَنْهَا لَا يَذَّرُونَ الْمُجْرِمُونَ مُنَذِّرُونَ ⑧

اور اس سے بڑا ظالم کون ہوگا جسے اس کے رب کی آیات کے ذریعہ سے نصیحت کی جائے اور پھر وہ ان سے منہ پھیر لے۔ ایسے مجرموں سے تو ہم انتقام لے کر رہیں گے۔

یہ تمام امور اسلام کی صد اور منافی ہیں۔ اس میں کوئی فرق نہیں کہ کوئی شخص ان کا ارکاب مذاقاً گرتا ہے یا سنجیدہ ہو کر۔ سوائے اس شخص کے جو افظار کی حد تک اس پر مجبور کر دیا گیا ہو۔ یہ سب امور انتہائی خطرناک ہیں۔ پھر بھی بسا اوقات لوگ ان کا ارکاب کر بیٹھتے ہیں لہذا ہر مسلمان کو اپنے حق میں ان چیزوں سے ہمیشہ ڈرتے رہنا چاہیے۔

چوتھی قسم میں وہ شخص داخل ہے جس نے یہ سمجھا کہ انسان کے خود ساختہ نظام اور قوانین شریعت اسلامی سے بہتر ہیں۔ یا یہ عقیدہ رکھا کہ اسلامی شریعت اس بیسویں صدی کے لئے موزوں نہیں ہے۔ یا اس کو مسلمانوں کی پستی کا بدب سمجھتا ہو۔ یا اس کو بندہ اور خدا کے درمیان شخصی تعلق تک محدود تصور کرتا ہو۔ بغیر اس کے کہ دنیا کے دوسرے معاملات میں اس کا کوئی عمل دخل ہو۔ نیز اسی چوتھی قسم میں وہ بھی داخل ہے جس نے یہ سمجھا کہ چور کا ہاتھ کاٹنا اور شادی شدہ زنا کار کو سنگسار کرنے کا خدائی قانون عصر

حاضر کے لئے مناسب نہیں ہے۔ اور ہر وہ شخص اس میں داخل ہے جس نے یہ عقیدہ رکھا کہ معاملات اور تعزیرات میں اللہ کی شریعت کے علاوہ کسی اور نظام یا قانون کے ذریعہ سے فیصلہ کرنا جائز ہے۔ گو کہ وہ عقیدہ نہ رکھتا ہو کہ وہ نظام قانون شریعت سے بہتر ہے اس لئے کہ درحقیقت وہ شخص اس طریقہ سے اس چیز کو عملًا جائز اور مباح ٹھرا لیتا ہے جس کی حرمت دین اسلام میں ہے۔ مثلاً زنا، شراب نوشی، سود خوری اور شریعت کے علاوہ کسی اور نظام کے ذریعہ سے حکومت کرنا۔ لہذا ایسے آدمی کے کافر ہونے پر تمام مسلمانوں کا اجماع ہے۔

ہم اللہ سے پناہ چاتتے ہیں ایسی چیزوں سے جو اس کے غضب اور اس کے دردناک عذاب کا سبب بنیں۔ اور درود و سلام نازل ہو خیر الخلق اشرف الانبیاء حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر۔

روى الإمام أحمد - رحمة الله - في  
مسنده عن عقبة بن عامر الجهنمي - رضي  
الله عنه - عن النبي ﷺ قال :

«إذا رأيت الله يعطي العبد  
من الدنيا على معاصيه ما  
يحب فإنما هو استدراج ثم  
تلا رسول الله ﷺ، فلما نسوا  
ما ذكروا به فتحنا عليهم  
 أبواب كل شيء حتى إذا  
فرحوا بما أتوا أخذناهم  
بغترة فإذا هم مبلسون».

(النعام ، ١٤٤)

يهدى ولا يباع

**الدال على الخير كفا عليه**  
عند قراءتك لهذا الكتاب  
يرجى إهدائه لغيرك

[رواه الإمام أحمد في مسنده (٤/١٤٥) بأسناد جيد]